
Chapitre 12 – L'héritage nécessitait un nouveau 

sacerdoce - Hébreux 7 

L'auteur reprend maintenant (du chapitre 5) sa longue preuve de 

l'insuffisance de la loi mosaïque avec son système sacrificiel et de 

la nécessité et de la supériorité du Christ. Ses réalisations et son 

ministère continu en tant que Souverain Sacrificateur sont 

essentiels pour hériter des promesses de Dieu. Bien que cela 

présente un intérêt particulier pour les juifs croyants en Christ, il 

y a ici des sujets importants pour nous tous. 

Prière 

Essayez d'utiliser le modèle de prière action de grâce, souvenir, 

confiance pendant que vous réfléchissez à ce que vous avez 

appris du chapitre aux Hébreux. 6 et j'ai hâte d'étudier le 

chapitre 7. 

Des surprises 

Commençons notre étude du chapitre 7 en lisant et en notant les 

éventuelles surprises. Ce sont les surprises qui me frappent dans 

le chapitre 7. 

V1-3 Que nous dit l’Ancien Testament à propos de Melchisédek ? 

V8 Où Melchisédek est-il déclaré vivre ? 

V12 Quelle est la base pour revendiquer un changement dans la 

prêtrise ? 



V19 Quel est exactement cet espoir ? 

V22 Quelle est exactement cette meilleure alliance ? 

V25 Pourquoi dit-il que Jésus nous sauve « complètement » ? 

V27 Qui est inclus dans « tout » ? Cela inclut-il les athées ? 

Arrière-plan 

Avant de continuer, nous devons nous familiariser avec Gen 

14:8-24 et Ps 110 qui sont évoqués dans ce chapitre. Des 

informations supplémentaires se trouvent sur Num 18:21-26, 

Gén. 49:8-10 et Lév 9:7. 

Structure 

Ma structure moyenne pour ce chapitre était la suivante : « Nous 

avons un nouveau Souverain Sacrificateur, Christ, qui est 

supérieur au sacerdoce lévitique.”1 

Chapitre 7 continue la discussion sur Jésus en tant que prêtre 

Melchisédek qui a commencé au chapitre 5 mais a été 

interrompu par le chapitre 6. 

Ma structure au pinceau fin est: 

V1-3 Aperçu des faits connus sur Melchisédek. 

V4-10 Comparaison du sacerdoce lévitique avec Melchisédek. 

V11-19 La nécessité d'un nouveau sacerdoce 

                                                             
1 Voir chapitre 4 



V20-28 La supériorité du sacerdoce de Jésus sur le sacerdoce 

lévitique. 

Argument 

L’auteur s’est préparé dès le début de sa lettre à une discussion 

détaillée de Jésus en tant que nouveau grand prêtre de 

Melchisédek. Dès le début, il a établi la supériorité de Jésus sur 

les anges et sur Moïse. Il a présenté pour la première fois Jésus 

comme notre grand prêtre au chapitre 2:17 et continue avec des 

références régulières à son rôle de grand prêtre à travers les 

chapitres 3, 4 et 5. Au milieu du chapitre 5, l'auteur associe 

d'abord ce rôle à Melchisédech, disant qu'il y a beaucoup à 

expliquer, mais que ses lecteurs sont lents à apprendre. Mais 

avant de discuter davantage de Melchisédek, l’auteur conclut (au 

moins pour le moment) ses inquiétudes quant au fait que ses 

lecteurs héritent des promesses de Dieu. Cela fait, l’auteur 

reprend maintenant son explication de Jésus en tant que 

nouveau grand prêtre Melchisédek. 

L’argument découle de la déclaration faite à la fin du chapitre 

précédent, selon laquelle Jésus est notre souverain sacrificateur 

pour toujours, selon l’ordre de Melchisédek. L’auteur plaide en 

faveur de la supériorité de Melchisédek, d’abord sur Abraham, 

puis sur le sacerdoce lévitique qui descend d’Abraham. À partir 

de là, il soutient que Jésus est un grand prêtre de Melchisédek et 

qu’en tant que tel, il remplace le sacerdoce lévitique. Il conclut 

par la supériorité du ministère du Christ sur le sacerdoce 



lévitique. Le dernier verset est un verset clé, pointant vers le 

contenu de ce chapitre, ainsi qu'une grande partie de la lettre.: 

“Car la loi établit comme grands prêtres des hommes faibles ; 

mais le serment, qui a été prononcé après la loi, a désigné le 

Fils, qui a été rendu parfait pour toujours.” 

Voici donc mon résumé de l'argumentation du chapitre 7: 

Melchisédek se révèle supérieur à Abraham, et donc aussi au 

sacerdoce lévitique. Jésus, avec son sacrifice une fois pour toutes, 

est, par le serment de Dieu, devenu notre Souverain Sacrificateur 

selon l’ordre de Melchisédek, remplaçant complètement le 

sacerdoce lévitique. 

Le détail 

Nous allons maintenant regarder de plus près le détail du 

chapitre 7. 

Héb 7:1-3 

(1) Ce Melchisédek était roi de Salem et prêtre du Dieu Très-

Haut. Il rencontra Abraham revenant de la défaite des rois et le 

bénit, (2) et Abraham lui donna le dixième de tout. 

Premièrement, son nom signifie « roi de justice » ; puis aussi, « 

roi de Salem » signifie « roi de paix ». (3) Sans père ni mère, 

sans généalogie, sans début de jours ni fin de vie, comme le 

Fils de Dieu il reste prêtre pour toujours. 



Ce Melchisédek… 

Melchisédek n’est mentionné que deux fois dans tout l’Ancien 

Testament. Tout ce que nous savons de lui est contenu dans ces 

quatre versets: 

Alors Melchisédek, roi de Salem, apporta du pain et du vin. Il 

était prêtre du Dieu Très-Haut et il bénit Abram en disant : « 

Béni soit Abram par le Dieu Très-Haut, Créateur du ciel et de la 

terre. Et béni soit le Dieu Très-Haut, qui a livré vos ennemis 

entre vos mains. Alors Abram lui donna le dixième de tout. (Gé 

14:18-20) 

Le Seigneur a juré et ne changera pas d’avis : « Tu es prêtre 

pour toujours, selon l’ordre de Melchisédek. » (Ps. 110:4) 

…roi de Salem et prêtre du Dieu Très-Haut. 

Melchisédek, comme Jésus, était à la fois prêtre et roi. Cela n’a 

jamais été le cas en Israël. Les rois et les prêtres venaient de 

tribus distinctes, mais dès le départ ces deux rôles ont été 

attribués à Jésus. Je pense que nous pouvons voir dans sa 

dévotion au culte que David, qui a prophétisé au sujet d’un futur 

roi-prêtre comme Melchisédek, aurait aimé en être un lui-même. 

… et je l'ai béni… 

Les prêtres lévites prélevaient des offrandes du peuple pour faire 

un sacrifice pour les péchés et aussi pour leur propre 

consommation. Cela contraste fortement avec Melchisédek dont 

la seule action enregistrée était celle de la bénédiction. Il 



rafraîchit Abram avec du pain et du vin, puis bénit Abram et 

rendit grâce à Dieu.2 Cela ressemble tellement à Dieu, qui « n’a 

pas épargné son propre Fils, mais l’a livré pour nous tous. 

Comment ne nous donnera-t-il pas aussi toutes choses avec lui 

par grâce ? » (Ro 8:32) 

La bénédiction est une caractéristique du ministère de Jésus. Il 

est venu prononcer la bénédiction de Dieu sur tous ceux qui le 

suivent. Il a béni les pauvres d’esprit, les affligés, les doux, ceux 

qui ont faim et soif de justice, les miséricordieux, les cœurs purs, 

les artisans de paix et ceux qui sont persécutés à cause de la 

justice. Il a prononcé la bénédiction de Dieu sur ceux qui croient 

sans voir, sur ceux qui entendent la parole de Dieu et la gardent, 

sur ceux qui prennent soin des pauvres, sur ceux qui dirigent en 

servant, sur ceux qui répondent à l'appel de Dieu dans leur vie et 

sur ceux qui attendent Sa venue. Il a béni les enfants, les malades 

et tous ceux qui ont assisté à son ascension. 

Dieu a envoyé Jésus pour bénir le monde entier en 

accomplissement de sa promesse faite à Abraham et il prononce 

sa bénédiction sur tous ceux qui croient en Christ. Paul a exercé 

son ministère dans « la plénitude de la bénédiction de Christ » 

(Rom. 15:28) sachant qu'il partagerait les bénédictions de 

l'Évangile (1Cor 9:23). La fraction du pain est une célébration et 

                                                             
2 C'est la première mention du partage du pain et du vin dans l'Ancien 

Testament.; 



un partage de la bénédiction de Dieu, la coupe est la coupe de 

bénédiction (1Cor 10:16). 

Dieu nous bénit par la prière exaucée (2Cor 1:11) et avec 

abondance en tout (2Cor 9:8) afin que nous puissions être 

abondants dans notre bénédiction aux autres. Il nous a bénis en 

Christ de toute bénédiction spirituelle dans les lieux célestes 

(Eph. 1:3) alors que nous attendons notre bienheureuse 

espérance (Tit 2:13). Ceux qui meurent « dans le Seigneur » sont 

bénis (Rév. 14:13) car ils sont invités au souper des noces de 

l'Agneau. 

Je me demande dans quelle mesure ce ministère de bénédiction 

se reflète dans nos églises. De nombreuses personnes non 

religieuses considèrent les églises comme des lieux où l'argent 

est collecté auprès du public pour réparer le toit qui fuit. Dans de 

nombreuses régions du monde, la direction de l’Église est en 

compétition pour accéder au pouvoir et à la richesse. De 

nombreux sermons consistent à inciter la congrégation à faire 

plus, à servir davantage, à donner plus, à assister à plus de 

réunions et à s'impliquer davantage. Beaucoup d’autres 

demandent plus de dévotion, plus de lecture de la Bible, plus de 

prière, plus d’évangélisation, plus de sainteté. 

Je me demande si, dans notre désir approprié d’être plus 

efficaces et plus fructueux, nous avons perdu confiance dans le 

pouvoir de bénir les gens. Lorsque les gens quittent nos services 

en se sentant inadéquats parce qu’ils ne répondent pas aux 



normes attendues d’eux, ils ont le sentiment qu’ils n’ont pas 

grand-chose à offrir à leurs amis incroyants. Ils vivent le cœur 

lourd sous un nuage de condamnation et ne se sentent pas 

enclins à inviter leurs heureux amis incrédules à les rejoindre ! 

D’un autre côté, les personnes qui quittent nos services 

rafraîchies d’esprit et confiantes dans la bénédiction de Dieu sur 

elles entreront dans le monde avec le sourire aux lèvres, 

désireuses de partager leurs richesses avec les autres. 

Melchisédek a donné du réconfort et de la bénédiction, sans rien 

exiger en retour. Abram donna gratuitement un dixième de son 

butin et tous deux partirent en se réjouissant. 

Abraham lui a donné le dixième de tout. 

L’offrande d’Abraham à Melchisédek est la première mention 

d’une dîme dans les Écritures et est utilisée par l’auteur pour 

démontrer la supériorité de Melchisédek sur Abram. Cet incident 

est parfois utilisé pour argumenter sur le fondement pré-loi de la 

dîme dans le cadre de la nouvelle alliance. Je pense que ce 

raisonnement est erroné à plusieurs égards. Premièrement, il ne 

s’agit pas d’une instruction de donner la dîme mais d’une 

offrande unique et gratuite sans aucune indication qu’elle a été 

répétée. Deuxièmement, le commandement mosaïque de la dîme 

n’est en aucun cas lié à cet incident dans l’Ancien Testament. 

Troisièmement, il s’agissait d’une dîme du butin de guerre – une 

chose qui n’a plus jamais été exigée ou faite dans l’Ancien 

Testament. Enfin, les actes antérieurs à la loi ne deviennent pas 

automatiquement les principes de la Nouvelle Alliance. 



Il y a néanmoins quelques choses intéressantes à noter. Dans la 

bénédiction, Dieu est proclamé créateur, et donc aussi 

propriétaire de toutes les richesses ; Dieu est reconnu comme 

celui qui a fait tomber la richesse entre les mains d’Abraham ; et 

la réponse d’Abraham à la bénédiction de Dieu fut de lui 

redonner. De plus, on dit que le peuple a donné à Melchisédek en 

faisant des dons aux Lévites. De la même manière, nous donnons 

à Jésus en donnant aux autres. Il s’agit d’un contexte sain pour 

nos dons et devrait nous inspirer dans notre générosité. 

… son nom signifie… 

Salem, qui signifie paix, était considéré par les Juifs comme 

l'ancien nom de Jérusalem, comme l'indique le Psaume. 76:2. 

Jésus est à la fois roi de justice et de paix. Quel merveilleux roi 

régner dans nos vies! 

Sans père ni mère… 

Tout Juif qui ne pouvait pas prouver sa généalogie était dit sans 

père ni mère.3 Les prêtres lévitiques devaient pouvoir prouver 

qu’ils descendaient d’Aaron par leur père et que leurs mères 

étaient de pures Israélites. Cela contraste avec Melchisédek qui a 

été nommé par Dieu sans égard à son ascendance. L’absence de 

toute généalogie enregistrée pour Melchisédek lui confère un 

sentiment d’intemporalité qui fait de lui un type approprié pour 

le Christ – sans début ni fin. 

                                                             
3 Voir le commentaire d’Adam Clarke pour les références. 



…comme le Fils de Dieu 

Nous notons que Melchisédek est « comme le Fils de Dieu » et 

non l’inverse. L’argument d’ouverture concerne la pertinence de 

Melchisédek comme type du Christ, par opposition à la 

présentation du Christ comme étant semblable à Melchisédek. 

… prêtre pour toujours. 

La revendication du sacerdoce éternel de Melchisédek est basée 

sur le Psaume 110, cité plus loin dans le chapitre. L’auteur ne 

veut pas suggérer que Melchisédek n’a jamais eu de père ou de 

mère, qu’il n’est jamais né ni qu’il n’est jamais mort, mais que 

l’absence de mention de ces choses fait de lui un type approprié 

pour le Christ qui n’a ni commencement ni fin. C’est l’ordre de 

Melchisédek qui demeure pour toujours et qui s’accomplit dans 

le ministère du Christ. 

Héb 7:4-10 

(4) Pensez à sa grandeur : même le patriarche Abraham lui a 

donné le dixième du butin.! (5) Or, la loi exige que les 

descendants de Lévi devenus prêtres perçoivent la dîme du 

peuple.4—c'est-à-dire leurs frères, même si leurs frères 

descendent d'Abraham. (6) Cet homme, cependant, ne faisait 

                                                             
4 Les prêtres devaient être des descendants d'Aaron (un Lévite) et ils 

collectaient la dîme du reste des Lévites. Les Lévites faisaient office de 

serviteurs dans le temple et collectaient la dîme du reste du peuple. 



pas remonter sa descendance à Lévi, mais il collecta la dîme 

d'Abraham et bénit celui qui avait les promesses. (7) Et sans 

aucun doute, la personne inférieure est bénie par la personne 

supérieure. (8) Dans un cas, le dixième est collecté par les 

hommes qui meurent ; mais dans l'autre cas, par celui qui est 

déclaré vivant. (9) On pourrait même dire que Lévi, qui perçoit 

la dîme, a payé la dîme par l'intermédiaire d'Abraham, (10) car 

lorsque Melchisédek rencontra Abraham, Lévi était encore 

dans le corps de son ancêtre. 

…le patriarche Abraham… 

Après avoir revu l’histoire de la rencontre d’Abram avec 

Melchisédek, l’auteur montre maintenant à quel point cet ancien 

prêtre était grand. Il souligne le fait que même le patriarche 

d’Israël, leur père fondateur, a donné à Melchisédek un dixième 

du butin.! 

…les descendants de Lévi… 

La Loi reconnaît une hiérarchie de statut parmi les descendants 

d'Abraham descendant par les prêtres (descendants par Aaron. 

Voir v. 11) aux Lévites, au reste d'Israël. Melchisédek est placé 

au-dessus d’Abraham en termes de statut. 

…celui qui avait les promesses. 

Abraham était celui à qui Dieu avait donné les promesses par 

lesquelles le monde entier serait béni. Pourtant, il honorait 

toujours la supériorité de Melchisédek par le biais de sa dîme. 



Voici un modèle d’humilité chez un homme suprêmement oint, 

démontré à nouveau plus tard en offrant le choix de la terre à 

Lot. 

…déclaré vivant. 

La base de cette affirmation selon laquelle Melchisédek est 

déclaré vivant semble reposer sur le silence de la Genèse sur la 

mort de Melchisédek. C'est peut-être aussi basé sur le serment 

du Psaume 110:4. À notre avis, ce n’est peut-être pas un 

argument très satisfaisant, mais tout au long de l’auteur, l’auteur 

pense en réalité à Jésus qui vit éternellement et pour qui 

Melchisédek est un type. 

Héb 7:11-19 

(11) Si la perfection avait pu être atteinte grâce au sacerdoce 

lévitique (car sur cette base la loi était donnée au peuple), 

pourquoi était-il encore nécessaire qu'un autre prêtre vienne – 

un dans l'ordre de Melchisédek, et non dans l'ordre d'Aaron ? ? 

(12) Car quand il y a un changement dans le sacerdoce, il doit 

aussi y avoir un changement dans la loi. (13) Celui dont ces 

choses sont dites appartenait à une autre tribu, et aucun de 

cette tribu n'a jamais servi à l'autel. (14) Car il est clair que 

notre Seigneur est descendu de Juda, et à propos de cette tribu, 

Moïse n'a rien dit au sujet des prêtres. (15) Et ce que nous 

avons dit est encore plus clair si un autre prêtre comme 

Melchisédek apparaît, (16) celui qui est devenu prêtre non pas 

sur la base d'une réglementation relative à son ascendance 



mais sur la base du pouvoir d'une vie indestructible. (17) Car il 

est déclaré : « Tu es prêtre pour toujours, selon l'ordre de 

Melchisédek.” (18) L'ancien règlement est écarté parce qu'il 

était faible et inutile (19) (car la loi n'a rien rendu parfait), et 

une meilleure espérance est introduite, par laquelle nous nous 

rapprochons de Dieu. 

Si la perfection avait pu être atteinte… 

Après avoir établi que Melchisédek était supérieur au sacerdoce 

lévitique et que Jésus a été déclaré prêtre par Dieu dans sa lignée, 

l'auteur examine maintenant les raisons et les conséquences de 

ce fait. La raison en est que la perfection, c’est-à-dire la 

restauration durable de la communion avec Dieu, était 

inaccessible grâce au sacerdoce lévitique. 

Comme indiqué précédemment,5 le mot biblique traduit par 

perfection est utilisé pour décrire quelque chose qui accomplit 

pleinement son objectif. Cela ne veut pas dire qu’il est parfait à 

tous points de vue. Ainsi la Loi est décrite comme parfaite, même 

si elle ne peut pas nous rendre parfaits.: 

“La loi du Seigneur est parfaite, elle ravive l'âme. Les statuts du 

Seigneur sont dignes de confiance, ils rendent sages les 

simples. » (Ps. 19:7) 

                                                             
5 Voir au chapitre 6 la section « Jésus rendu parfait par la souffrance » 

commentant Hébreux 2:10 



“Ainsi donc, la loi est sainte, et le commandement est saint, 

juste et bon. (Ro 7:12) 

Plus tard (v18), l’auteur qualifie cette même loi de « faible et 

inutile ». Le fait est qu’en soi, la Loi est parfaite, elle accomplit 

pleinement le but pour lequel Dieu l’a donnée. Mais quant à notre 

position auprès de Dieu, elle est faible et inutile. Cela ne peut pas 

nous amener à accomplir notre objectif donné par Dieu. Nous ne 

pouvons pas être rendus parfaits par la Loi. Mais ce n’est pas 

qu’on ait découvert, après des centaines d’années, que la Loi 

n’avait pas atteint son objectif. Loin de là! 

“Nous savons que la loi est bonne si on l'utilise correctement.” 

(1Ti 1:8) 

Le but de la Loi est de nous amener à Christ qui seul peut nous 

amener à une communion ininterrompue avec Dieu. Dans ce but, 

il est parfait, mais une fois son but atteint, il ne sert plus à rien. 

… un changement de la loi. 

Jésus était de la tribu de Juda. La Loi dit que les prêtres doivent 

être des descendants d'Aaron ; il n'y a aucune disposition dans la 

loi permettant à un Judéen de devenir prêtre. Ainsi, pour que 

Dieu nomme Jésus prêtre, il doit y avoir un changement dans la 

loi. Il s’agissait bien entendu d’une affirmation radicale. C’est ce 

qui a causé tant de problèmes aux chrétiens avec les juifs. 

L’idée d’une expiation par la souffrance d’une victime parfaite et 

innocente n’était pas du tout étrange ou offensante pour les Juifs. 



Il n’y a aucune indication dans le Nouveau Testament que les 

Juifs trouvaient offensante ou même surprenante l’idée d’un 

Messie souffrant. Le fait que le Christ ait été crucifié n'a pas 

empêché les autorités juives d'envisager la possibilité que ses 

affirmations soient vraies (Actes 5:39). Prêcher sur la 

résurrection n'offensait que les Sadducéens (ils ne croyaient pas 

à la résurrection des morts - voir Actes 4:1-2). 

Les principes fondamentaux de l’Évangile étaient compatibles 

avec la Loi et pouvaient être prêchés parmi les Juifs sans 

provoquer de graves perturbations. En fait, les affirmations du 

Christ furent facilement acceptées par de nombreux dirigeants 

juifs. Mais les apôtres insistèrent pour aller plus loin. Ils 

enseignaient que la loi de Moïse avait été accomplie et mise de 

côté par Christ. Cela a provoqué une grande offense et attisé 

l’hostilité qui a conduit au meurtre d’Étienne (voir Actes 6:11,13-

14). La prédication selon laquelle « Jésus changera les coutumes 

que Moïse nous a transmises » était terriblement offensante pour 

les Juifs. 

Il est compréhensible que Paul, dans son ministère auprès des 

Gentils, insiste sur le remplacement de la Loi, mais pour l’auteur, 

en faire un élément central de sa lettre aux croyants juifs est un 

acte audacieux et significatif. C'est une question à laquelle 

l'auteur accorde une attention particulière dans ce chapitre et 

dans les suivants. 



…encore plus clair… 

Un changement dans la lignée sacerdotale n'est pas prévu dans la 

loi, qui stipule : « Seuls vous et vos fils pouvez servir comme 

prêtres pour tout ce qui se passe à l'autel et à l'intérieur du 

rideau. Quiconque s’approchera du sanctuaire sera mis à mort. 

(Nombre 18:7) 

Ainsi, quand quelqu’un de la stature de Melchisédek se lève et 

qui est désigné par Dieu, alors il est clair que la Loi doit être 

changée. 

…une vie indestructible… 

La signification du nouveau sacerdoce ne réside pas simplement 

dans une succession sans fin protégée par une loi, mais dans la 

vie sans fin du prêtre qui s'est élevé dans cette nouvelle lignée. 

…faible et inutile… 

L'auteur n'hésite pas à dire que la Loi, donnée par Dieu à Moïse, 

est inutile ! Paul s’efforce également de faire valoir le même 

point, en particulier dans Romains, Galates et Colossiens. Cela 

devrait sûrement nous amener à nous demander pourquoi la Loi 

de Moïse reçoit encore une telle attention comme moyen de 

sanctification dans de nombreuses églises. Ce n’est pas 

seulement le sacerdoce qui est mis de côté, mais toute la Loi, 

puisque « la loi n’a rien rendu parfait.” 



…un meilleur espoir est introduit… 

Le sacerdoce lévitique offrait le pardon uniquement pour les 

péchés involontaires et ne pouvait pas faire face à la rébellion 

dans le cœur des hommes déchus. Le sacerdoce de Jésus nous a 

apporté un cœur renouvelé et une paix durable avec Dieu – un 

sujet approfondi dans les chapitres suivants. Cela nous a permis 

de nous rapprocher de Dieu, chose signalée et pourtant à jamais 

interdite par la Loi. 

Tout au long de cette lettre, l’auteur s’efforce d’attirer l’attention 

sur la supériorité du Christ et de son Évangile et il utilise 

fréquemment le mot « mieux ». En Christ, nous avons une 

meilleure révélation (1:1-4), l'espoir de choses meilleures (6:9), 

un meilleur espoir (7:19), une meilleure alliance (7:22), un 

meilleur sacerdoce (7:28), de meilleures promesses (8:6), de 

meilleurs sacrifices (9:23), de meilleurs biens (10:34), un 

meilleur pays (11:16), une meilleure résurrection (11:35), un 

meilleur héritage (11:40) et un meilleur mot (12:24). 

Jésus a apporté un meilleur espoir de restaurer notre relation 

avec Dieu. Les prêtres lévitiques ont apporté le pardon 

temporaire et partiel des péchés, tandis que Jésus nous apporte 

le salut éternel et total. 

Héb 7:20-28 

(20) Et ce n'était pas sans serment ! D’autres sont devenus 

prêtres sans prêter serment, (21) mais il devint prêtre par 

serment lorsque Dieu lui dit : « Le Seigneur a juré et ne changera 



pas d'avis : 'Tu es prêtre pour toujours.'’” (22) Grâce à ce 

serment, Jésus est devenu le garant d’une alliance meilleure. (23) 

Aujourd'hui, ces prêtres sont nombreux, car la mort les a 

empêchés de continuer à exercer leurs fonctions.; (24) mais 

parce que Jésus vit éternellement, il a un sacerdoce permanent. 

(25) C'est pourquoi il peut sauver complètement ceux qui 

s'approchent de Dieu par lui, car il vit toujours pour intercéder 

pour eux. (26) Un tel souverain sacrificateur répond à nos 

besoins : quelqu'un qui est saint, irréprochable, pur, mis à l'écart 

des pécheurs, exalté au-dessus des cieux. (27) Contrairement aux 

autres grands prêtres, il n’a pas besoin d’offrir des sacrifices jour 

après jour, d’abord pour ses propres péchés, puis pour ceux du 

peuple. Il s'est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes 

lorsqu'il s'est offert. (28) Car la loi établit comme grands prêtres 

des hommes faibles ; mais le serment, qui a été prononcé après la 

loi, a désigné le Fils, qui a été rendu parfait pour toujours.” 

…pas sans serment! 

Ici, nous rencontrons encore un autre serment de Dieu. Cette fois 

concernant Jésus. Comme précédemment, l'auteur souligne le 

caractère immuable du serment. Il est clair qu’un sacerdoce 

nommé par le serment de Dieu remplace un sacerdoce établi 

sans serment. 

…la garantie d’une meilleure alliance. 

Le Temple et ses sacrifices quotidiens continus étaient au cœur 

de l’Ancienne Alliance et au cœur de l’identité d’Israël. La perte 



de leur foyer et de leurs moyens de subsistance pendant l’exil a 

été suffisamment traumatisante pour eux, mais c’est la perte du 

temple qui les a vraiment secoués. La vision d’Ézéchiel du trône 

de Dieu sur ces immenses roues vivantes était l’assurance de 

Dieu pour eux qu’Il les accompagnerait dans leur exil – le trône 

de Dieu était devenu mobile ! Depuis leur retour d'exil, ils avaient 

continué à vivre sous occupation et dans la peur constante de 

perdre à nouveau le temple.6 Osée avait prophétisé : « Car les 

Israélites vivront longtemps sans roi ni prince, sans sacrifice ni 

pierres sacrées, sans éphod ni idole. Ensuite, les Israélites 

reviendront et chercheront l'Éternel, leur Dieu, et David, leur roi. 

Ils viendront en tremblant vers l'Éternel et vers ses bénédictions 

dans les derniers jours. (Hos 3:4-5) 

Il est presque certain que la lettre aux Hébreux a été écrite avant 

que les Romains ne détruisent le temple, mais Jésus avait 

prophétisé sa destruction. Le sacerdoce lévitique ne pouvait 

fonctionner sans le temple et l’Ancienne Alliance en dépendait. 

En établissant une prêtrise permanente en Jésus basée sur un 

ministère au ciel plutôt que dans un temple terrestre, Dieu avait 

établi une bien meilleure alliance avec un service ininterrompu 

et des accomplissements éternels. 

                                                             
6 Vous pouvez lire les livres des Macchabées dans les apocryphes pour 

des descriptions vivantes de la lutte pour maintenir les sacrifices du 

temple pendant la période inter-testamentaire. 



De toutes les manières imaginables, l’Alliance du sacerdoce de 

Jésus est meilleure que l’alliance mosaïque qu’elle remplace. 

…un sacerdoce permanent. 

La première amélioration majeure dans le sacerdoce est que 

Jésus vit éternellement. Il ne s’agit pas d’une disposition 

temporaire en attendant le Messie promis. C'est la vraie affaire. Il 

n’y a plus de symboles, de types et d’ombres de réalités à venir. 

Le sacerdoce du Christ est l’accomplissement éternel de tout ce 

qui a été préparé et espéré à travers des générations de prêtres 

lévitiques. Le flambeau, transmis de prêtre en prêtre à travers les 

générations, a désormais été remplacé par le Soleil de Justice. 

Dans sa lumière flamboyante, les ombres ont disparu et les 

torches se sont éteintes. Le temporaire a été remplacé par le 

permanent. 

…il est capable de sauvegarder complètement… 

La deuxième amélioration majeure dans le sacerdoce est que 

Jésus est capable de nous sauver complètement grâce à son 

intercession sans fin. 

Sous la Loi, l’expiation du péché dépendait tellement d’une 

disposition fragile. Il ne traitait que du péché involontaire et était 

souvent rendu inutile par les prêtres et les rois idolâtres. Un bon 

prêtre peut être suivi de mauvais fils, comme dans le cas d’Eli. 

Pendant de longues périodes, la Loi fut complètement oubliée. Le 

ministère des sacrifices et de l’intercession était imparfait et 



sporadique. En revanche, Jésus est capable de nous sauver 

complètement. 

Il s’agit d’une déclaration importante par rapport à notre 

sécurité éternelle. Son rôle sacerdotal ne se limite pas à notre 

salut initial. Il est capable de nous sauver complètement. Il 

s’occupe de nos péchés passés et futurs, continuant d’agir en 

notre faveur pour assurer notre salut complet et éternel. 

L'assurance de notre salut éternel est une vérité que l'auteur 

souhaite souligner: 

“il est devenu la source du salut éternel pour tous ceux qui lui 

obéissent » (Héb. 5:9) 

“il est capable de sauver complètement ceux qui s'approchent de 

Dieu par lui » (Héb. 7:25) 

“il est entré une fois pour toutes dans le Lieu Très Saint par son 

propre sang, après avoir obtenu la rédemption éternelle. (Héb. 

9:12) 

“par un seul sacrifice, il a rendu parfaits pour toujours ceux qui 

sont sanctifiés. (Héb. 10:14) 

Son intercession est sans fin et son pouvoir salvateur est 

complet. 

…il vit toujours pour intercéder pour eux. 

Jésus a intercédé pour ses disciples et pour tous ceux qui 

croiraient par leur témoignage avant d'aller à la croix. Il continue 



pour toujours ce ministère depuis sa place devant le Père 

céleste.: 

“Le Christ Jésus, qui est mort, et plus encore, qui est ressuscité, 

est à la droite de Dieu et intercède aussi pour nous. » (ROM 8:34) 

“Mes chers enfants, je vous écris ceci pour que vous ne péchiez 

pas. Mais si quelqu’un pèche, nous en avons quelqu’un qui parle 

au Père pour notre défense : Jésus-Christ, le Juste.” (1Jn 2:1) 

Paul parlait souvent de ses prières pour les personnes qu'il 

aimait et nous ne devrions pas hésiter à faire de même. C’est 

merveilleusement encourageant de savoir qu’un ami prie pour 

vous. Mais combien il est plus édifiant de savoir que Jésus 

intercède toujours pour nous ! « Il est capable de sauver 

complètement ceux qui s’approchent de Dieu par lui, car il vit 

toujours pour intercéder pour eux.” 

Même si nous sentons que nous n’avons pas répondu à notre 

appel, même si nous trébuchons souvent dans le péché, même si 

nous ne parvenons pas à maintenir les disciplines spirituelles, 

même si notre zèle s’est estompé… Jésus est capable de nous 

sauver complètement parce qu’il intercède toujours pour nous. Si 

nous ne sommes pas assurés de ce fait, nous nous découragerons 

facilement et abandonnerons. 

Lorsque les Israélites étaient dans le désert, ils furent troublés 

par les Amalécites, alors Moïse ordonna à Josué d'aller les 

combattre pendant qu'il se tenait sur une montagne et 

intercédait pour eux. Lorsque Moïse resta ferme, Josué l'emporta, 



mais lorsque ses bras tombèrent de fatigue, Josué fut repoussé.7 

C'est le pouvoir de l'intercession divine. Nous faisons face à des 

ennemis plus redoutables et plus méchants que les Amalécites 

alors que Satan cherche à détruire notre foi. Mais Jésus intercède 

pour nous avec une compassion infatigable. Puisqu’Il est pour 

nous, qui peut prévaloir contre nous ? 

Je trouve curieux et plutôt frustrant que l’auteur de cette lettre 

n’explique pas exactement ce qu’il entend par « entrer dans le 

repos de Dieu » et « hériter des promesses ». Nous avons dû faire 

beaucoup de travail pour rechercher le contexte de ces idées afin 

de comprendre ce qu'il avait en tête. Je pense que le Saint-Esprit 

a voulu que ce soit le cas, de la même manière que Jésus a 

enseigné en paraboles afin que « ceux qui ont des oreilles pour 

entendre puissent entendre ». Le sens des paraboles doit être 

recherché par ceux qui réalisent que Jésus a les paroles de la vie 

éternelle. Je pense qu’il en va de même pour cette lettre. Ceux qui 

ont une ouïe sourde ne persévéreront pas dans la recherche de 

son message et n’atteindront pas la maturité. Mais pour ceux qui 

étudient attentivement les Écritures et les prennent à cœur, pour 

ceux qui sont aux prises avec les difficultés parce qu’ils voient la 

lueur d’un trésor en eux, ils commenceront à faire l’expérience 

du Saint-Esprit leur révélant les glorieuses vérités du Christ. 

Ici, je crois que c'est exactement une telle vérité. La terre 

promise du repos est le lieu de paix et de fécondité ultimes. C’est 

                                                             
7 Voir les numéros 17 



un lieu d’assurance et de sécurité complètes dans la grâce 

salvatrice et la puissance du Christ. C’est le lieu où nous 

connaissons et expérimentons les bénédictions de Dieu 

déversées sur nous jour après jour. Mais alors que nous 

regardons au-delà de la frontière vers cette terre de promesse, 

nous voyons les géants menaçants des passions charnelles, des 

échecs décevants, des relations difficiles, des espoirs frustrés et 

tous les soucis et tentations du monde. Nous sommes tentés de 

nous ranger du côté des Israélites et de dire : « nous ne pouvons 

pas entrer dans le pays. Nous ne pouvons pas vaincre les géants. 

Mais il y en a Celui qui intercède pour nous. Il y en a Celui qui est 

capable de nous sauver complètement. Il y en a quelqu’un en qui 

nous pouvons placer notre confiance pour nous faire avancer 

dans tout ce que Dieu a pour nous. Il ne se lasse pas et ne se 

repose jamais de son ministère en notre faveur. Allons-nous 

négliger un si grand salut ? Allons-nous laisser nos cœurs 

s’endurcir par l’incrédulité ? Allons-nous échouer dans notre foi 

et ne pas parvenir au repos promis ? Pas si nous restons 

confiants dans le ministère d’intercession de Jésus. Tenons 

fermement jusqu’au bout l’ancre de notre espérance. 

Un tel grand prêtre répond à nos besoins … 

Plus tôt dans la lettre, l’auteur a parlé de la qualification de Jésus 

pour le sacerdoce en termes de son humanité.: 

“C’est pourquoi il devait être rendu semblable à ses frères en 

toutes choses, afin de devenir un souverain sacrificateur 



miséricordieux et fidèle au service de Dieu et de faire l’expiation 

des péchés du peuple. (Héb. 2:17) 

“Car nous n’avons pas de souverain sacrificateur incapable de 

sympathiser avec nos faiblesses, mais nous en avons un qui a été 

tenté de toutes les manières, tout comme nous, mais qui n’a 

commis aucun péché. (Héb. 4:15) 

Mais maintenant l’auteur parle de Ses qualifications en termes de 

Sa divinité. Il est complètement pur et exalté dans sa gloire: 

“Le Fils est le rayonnement de la gloire de Dieu et la 

représentation exacte de son être, soutenant toutes choses par sa 

parole puissante. Après avoir purifié ses péchés, il s'assit à la 

droite de la Majesté du ciel. (Héb. 1:3) 

“C’est pourquoi, puisque nous avons un grand souverain 

sacrificateur qui a traversé les cieux, Jésus, le Fils de Dieu, tenons 

fermement à la foi que nous professons. (Héb. 4:14) 

En plus de la compassion découlant de son humanité, il possède 

l'efficacité assurée par sa pureté et son statut. Il est capable de 

répondre pleinement à nos besoins en matière de grand prêtre. 

Il s'est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes… 

Une autre expression préférée de l'auteur est « une fois pour 

toutes ». Cela signifie la fin des sacrifices lévitiques qui étaient 

accomplis plusieurs fois au profit de quelques-uns. 

“Il s’est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes lorsqu’il 

s’est offert. (Héb. 7:27) 



“Il n'est pas entré au moyen du sang des boucs et des veaux ; 

mais il est entré une fois pour toutes dans le Lieu Très Saint par 

son propre sang, après avoir obtenu la rédemption éternelle. 

(Héb. 9:12) 

“Mais maintenant, il est apparu une fois pour toutes, à la fin des 

temps, pour abolir le péché par le sacrifice de lui-même. » (Héb. 

9:26) 

“Christ a été sacrifié une fois pour ôter les péchés de nombreuses 

personnes ; et il apparaîtra une seconde fois, non pour porter le 

péché, mais pour apporter le salut à ceux qui l'attendent. (Héb. 

9:28) 

“Si c’était possible, n’auraient-ils pas cessé d’être proposés ? Car 

les fidèles auraient été purifiés une fois pour toutes et ne se 

seraient plus sentis coupables de leurs péchés. (Héb. 10:2) 

“Et par cette volonté, nous avons été rendus saints par le 

sacrifice du corps de Jésus-Christ une fois pour toutes. » (Héb. 

10:10) 

Dans le présent passage, l’auteur oppose le besoin constant de 

sacrifices sous la Loi au sacrifice une fois pour toutes du Christ. 

Les anciens sacrifices ne concernaient que les péchés passés et 

devaient donc être renouvelés de jour en jour, mais le sacrifice 

de Jésus lui-même traitait de tous nos péchés, passés et futurs. 

C’est assez radical et contre-intuitif. Lorsque je pèche, je me sens 

naturellement coupable jusqu’à ce qu’un temps « suffisant » se 

soit écoulé ou que je confesse mon péché devant Dieu. Mais, dit 



l’auteur, se sentir coupable de ses péchés est une caractéristique 

des personnes soumises à la Loi. (10:2)! La vérité est que je suis 

déjà pardonné pour les péchés que je commets chaque jour. Ils 

sont déjà réglés, de sorte que je ne me sens pas coupable et ne 

devrais même pas me sentir coupable. Je devrais me sentir 

attristé par ma faiblesse et pleurer la honte que j’apporte à Christ 

et le mépris que je montre pour la merveilleuse vérité et la 

lumière de Dieu. Et je devrais me sentir profondément 

reconnaissant pour la grâce et la miséricorde de Dieu. Mais je ne 

devrais pas me sentir coupable. Je ne devrais pas ressentir le 

sentiment de rejet de Dieu ni craindre son châtiment. Je ne 

devrais pas penser que je dois faire quelque chose pour 

restaurer ma communion avec Dieu. Le Christ l'a déjà fait, une 

fois pour toutes. Je peux maintenant m'approcher avec audace du 

trône de la grâce pour trouver de l'aide pour ma faiblesse et mes 

besoins. 

Il s'est offert 

Un autre contraste avec le sacerdoce lévitique est que Jésus s'est 

offert lui-même en sacrifice. La mort d’un animal ne pourrait 

jamais remédier de manière satisfaisante à la punition du péché. 

Le péché nous corrompt et nous rend impropres à la communion 

avec Dieu. La seule punition totalement satisfaisante pour le 

péché est la mort du pécheur. Ceci, Dieu l'a fait en Christ: 

“Car ce que la loi était impuissante à faire parce qu'elle était 

affaiblie par la nature pécheresse, Dieu l'a fait en envoyant son 



propre Fils à l'image d'un homme pécheur pour être un sacrifice 

pour le péché. Et ainsi il a condamné le péché chez l'homme 

pécheur, 4 afin que les justes exigences de la loi soient 

pleinement satisfaites en nous, qui vivons non selon la nature 

pécheresse, mais selon l'Esprit. (Ro 8:3-4) 

Notre péché est devenu Son péché et Sa mort était notre mort. 

Mais alors que pour nous, notre mort pour le péché aurait été 

suivie d'une damnation éternelle, pour la mort du Christ sans 

péché, a été suivie par la justification, la résurrection et la 

glorification. La pénalité pour notre péché a maintenant été 

payée, « c'est pourquoi il n'y a maintenant aucune condamnation 

pour ceux qui sont en Jésus-Christ, parce que par Jésus-Christ la 

loi de l'Esprit de vie m'a affranchi de la loi du péché et de la mort 

» (Rom. 8:1-2). 

…le Fils a été rendu parfait pour toujours. 

Christ a été fait un souverain sacrificateur parfait pour toujours. 

Il est capable d’accomplir pleinement le rôle de grand prêtre en 

amenant « beaucoup de fils à la gloire ».” (2:10). Le sacrifice de 

lui-même n'a pas rendu Jésus parfait dans le sens d'être sans 

péché car il l'était déjà, mais il l'a rendu parfait dans 

l'accomplissement de son dessein de sauver les hommes 

pécheurs pour l'amitié avec Dieu. 



Un regard sur les surprises 

Il y a une surprise à laquelle nous n’avons pas encore pensé. Cela 

concerne le sens de « tous » dans « Il s’est sacrifié une fois pour 

toutes pour leurs péchés ». Cette question concerne la doctrine 

de l’expiation qui, sans surprise, est un sujet qui a fait l’objet 

d’une attention massive au fil des siècles. Les arguments détaillés 

derrière les différentes théories de l'expiation sont trop longs 

pour être traités ici, mais vous trouverez une discussion plus 

complète en annexe. 3. Aujourd’hui, le débat est largement divisé 

entre universalisme, expiation universelle et expiation limitée. 

Universalisme 

Universalisme8 est la croyance que grâce à la mort du Christ, la 

race humaine tout entière est sauvée. Ce point de vue était 

prédominant dans les premiers siècles de l’Église, mais fut rejeté 

par Augustin. De nos jours, ce point de vue est majoritairement 

partagé par les catholiques romains, les églises orthodoxes 

grecques et russes et les protestants libéraux. 

Expiation universelle 

La théorie de l'expiation universelle déclare que Jésus est mort 

pour tous les hommes, pour tous les temps, qu'ils croient ou non 

                                                             
8 Strictement, l’universalisme chrétien, par opposition à l’universalisme 

de toutes les confessions ayant la même validité comme moyen de 

salut. 



en lui. Sa mort sur la croix était nécessaire pour permettre à tout 

homme de se tourner vers Christ et de parvenir à la foi salvatrice. 

Ainsi, sa mort n’obtient pas le salut pour tous, mais le met à la 

portée de tous. C’est la foi d’un pécheur repentant qui obtient le 

salut que la mort de Jésus lui a mis à la disposition. Certaines des 

écritures les plus convaincantes soutenant ce point de vue sont: 

“Jean a vu Jésus… et a dit : « Regardez, l’Agneau de Dieu, qui 

enlève le péché du monde ! » (Jean 1:29) 

“Car Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin 

que quiconque croit en lui ne périsse pas mais ait la vie éternelle. 

(Joh 3:16) 

Et il est mort pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus 

pour eux-mêmes, mais pour celui qui est mort pour eux et est 

ressuscité.” (2Co 5:14-15) 

“… Dieu, qui est le Sauveur de tous les hommes, et spécialement 

de ceux qui croient.” (1Ti 4:10) 

“Car la grâce de Dieu qui apporte le salut est apparue à tous les 

hommes. (Mésange 2:11) 

“Il est le sacrifice expiatoire pour nos péchés, et pas seulement 

pour les nôtres mais aussi pour ceux du monde entier.” (1Jn 2:2) 

Expiation limitée 

La théorie de l’expiation limitée affirme que Jésus est mort 

uniquement pour ceux qui sont finalement sauvés. Sa mort 

obtient le salut pour ceux choisis par Dieu avant la fondation de 



la terre pour être sauvés. Seuls les élus peuvent venir à la foi, 

seuls les élus peuvent être sauvés, seuls les élus obtiennent un 

bénéfice de la mort de Christ. Ainsi, Christ n'est pas mort pour 

tous les individus mais pour tous les élus. La théorie est le 

résultat d'une chaîne d'arguments logiques développés par 

Calvin dans le 1500’s. Une partie de l’argument est que si Dieu 

sait qui Il a choisi pour être sauvé et que tous les autres sont déjà 

condamnés, de quelle manière peut-on dire que Jésus est mort 

pour eux ? Un autre argument est que si Jésus a pris le châtiment 

pour les péchés des damnés et qu'ils subissent ensuite le 

châtiment éternel après leur mort, alors leurs péchés ont été 

payés deux fois.! 

Mon avis 

Je rejette l'universalisme au motif qu'il rend absurde la 

distinction faite dans le Nouveau Testament entre ceux qui sont 

sauvés et ceux qui subiront la colère à venir.9 Je rejette l'expiation 

limitée parce qu'à ma connaissance, il n'y a aucune écriture qui 

soutient directement la théorie et je ne suis pas convaincu que 

nous devrions accorder beaucoup de poids à une théorie qui 

dépend entièrement de la déduction logique alors que tant 

d'écritures semblent la contredire. . Je préfère remettre en 

question la logique plutôt que de chercher des interprétations 

alternatives de textes qui semblent assez clairs. Je suppose que 

                                                             
9 Mat 3:7, 1Thés 1:10 



Christ est effectivement mort une fois pour toutes et qu'Il est le 

sacrifice expiatoire pour nos péchés, et pas seulement pour les 

nôtres mais aussi pour les péchés du monde entier. (1Jn 2:2). 

Mais seuls ceux qui répondent à ce don de Dieu, par la 

repentance et la foi, recevront le salut qu’il rend accessible. 

Conclusion 

L’argumentation de cette section est assez simple et sa 

conclusion assez claire: 

Jésus a prêté serment par Dieu pour devenir un sacerdoce 

éternel qui surpasse et remplace le sacerdoce lévitique et la loi 

sur laquelle il est fondé. Il répond parfaitement à notre besoin. 

Questions de discussion et d’application en Hébreux 7 

V1 Quelle place prend la bénédiction dans vos relations ? 

Comment pouvez-vous devenir une bénédiction pour tous ceux 

que vous rencontrez ? 

V2 Dans quelle mesure êtes-vous généreux avec les choses que 

Dieu vous donne ? 

Comment pouvez-vous combattre le message constant du monde 

: obtenir, obtenir, obtenir ? 

De quels biens disposez-vous dont vous pourriez vous 

débarrasser pour vous offrir une vie plus simple, moins 

encombrée et moins stressante ? 



Quelles choses ou quel argent pourriez-vous donner aux autres 

pour les bénir ? 

V4 Quelles personnes ou organisations admirez-vous pour le 

travail qu’elles accomplissent ? Leur apportez-vous tout le 

soutien financier et la prière que vous pouvez ? 

V7 Avez-vous demandé de la prière, des encouragements et de la 

formation de disciples à ceux que vous admirez et souhaitez 

imiter ? 

V18 Êtes-vous convaincu que la loi de Moïse a été réservée aux 

croyants ? 

Y a-t-il un aspect de votre foi ou de votre pratique qui est encore 

basé sur la loi ? 

V19 Pouvez-vous expliquer comment la Nouvelle Alliance traite 

la tentation et les péchés pour un croyant ? 

V25 Avez-vous confiance dans la réalité et l’efficacité de 

l’intercession indéfectible de Jésus pour vous ? 

V26 Avez-vous des besoins auxquels Jésus ne répond pas, selon 

vous ? Partagez-les avec des amis qui pourront vous encourager 

et prier pour vous. 

V27 Êtes-vous sûr que tous vos péchés passés et futurs ont été 

complètement réglés par Jésus ? Y a-t-il quelque chose pour 

lequel vous vous sentez coupable ? Avez-vous besoin de vous 

repentir, ou de demander à Dieu la grâce de vouloir vous 

repentir ? 



Y a-t-il un verset que vous pourriez mémoriser dans ce chapitre 

et qui vous encouragerait ? 


