Chapitre 12 — L'héritage nécessitait un nouveau
sacerdoce - Hébreux 7

L'auteur reprend maintenant (du chapitre 5) sa longue preuve de
l'insuffisance de la loi mosaique avec son systéme sacrificiel et de
la nécessité et de la supériorité du Christ. Ses réalisations et son
ministére continu en tant que Souverain Sacrificateur sont
essentiels pour hériter des promesses de Dieu. Bien que cela
présente un intérét particulier pour les juifs croyants en Christ, il

y aici des sujets importants pour nous tous.

Priere

Essayez d'utiliser le modéle de priere action de grdce, souvenir,
confiance pendant que vous réfléchissez a ce que vous avez
appris du chapitre aux Hébreux. 6 et j'ai hate d'étudier le
chapitre 7.

Des surprises

Commencgons notre étude du chapitre 7 en lisant et en notant les
éventuelles surprises. Ce sont les surprises qui me frappent dans

le chapitre 7.
V1-3 Que nous dit ’Ancien Testament a propos de Melchisédek ?
V8 Ou Melchisédek est-il déclaré vivre ?

V12 Quelle est la base pour revendiquer un changement dans la

prétrise ?



V19 Quel est exactement cet espoir ?
V22 Quelle est exactement cette meilleure alliance ?
V25 Pourquoi dit-il que Jésus nous sauve « complétement » ?

V27 Qui est inclus dans « tout » ? Cela inclut-il les athées ?

Arriere-plan

Avant de continuer, nous devons nous familiariser avec Gen
14:8-24 et Ps 110 qui sont évoqués dans ce chapitre. Des
informations supplémentaires se trouvent sur Num 18:21-26,
Gén. 49:8-10 et Lév 9:7.

Structure

Ma structure moyenne pour ce chapitre était la suivante : « Nous
avons un nouveau Souverain Sacrificateur, Christ, qui est

supérieur au sacerdoce lévitique.”?

Chapitre 7 continue la discussion sur Jésus en tant que prétre
Melchisédek qui a commencé au chapitre 5 mais a été

interrompu par le chapitre 6.

Ma structure au pinceau fin est:

V1-3 Apercu des faits connus sur Melchisédek.

V4-10 Comparaison du sacerdoce lévitique avec Melchisédek.

V11-19 La nécessité d'un nouveau sacerdoce

1 Voir chapitre 4



V20-28 La supériorité du sacerdoce de Jésus sur le sacerdoce

lévitique.
Argument

L’auteur s’est préparé des le début de sa lettre a une discussion
détaillée de Jésus en tant que nouveau grand prétre de
Melchisédek. Dés le début, il a établi la supériorité de Jésus sur
les anges et sur Moise. Il a présenté pour la premiere fois Jésus
comme notre grand prétre au chapitre 2:17 et continue avec des
références réguliéres a son role de grand prétre a travers les
chapitres 3, 4 et 5. Au milieu du chapitre 5, I'auteur associe
d'abord ce role a Melchisédech, disant qu'il y a beaucoup a
expliquer, mais que ses lecteurs sont lents a apprendre. Mais
avant de discuter davantage de Melchisédek, I'auteur conclut (au
moins pour le moment) ses inquiétudes quant au fait que ses
lecteurs héritent des promesses de Dieu. Cela fait, 'auteur
reprend maintenant son explication de Jésus en tant que

nouveau grand prétre Melchisédek.

L’argument découle de la déclaration faite a la fin du chapitre
précédent, selon laquelle Jésus est notre souverain sacrificateur
pour toujours, selon 'ordre de Melchisédek. L’auteur plaide en
faveur de la supériorité de Melchisédek, d’abord sur Abraham,
puis sur le sacerdoce lévitique qui descend d’Abraham. A partir
de 13, il soutient que Jésus est un grand prétre de Melchisédek et
qu’en tant que tel, il remplace le sacerdoce 1évitique. Il conclut

par la supériorité du ministere du Christ sur le sacerdoce



lévitique. Le dernier verset est un verset clé, pointant vers le

contenu de ce chapitre, ainsi qu'une grande partie de la lettre.:

“Car la loi établit comme grands prétres des hommes faibles ;
mais le serment, qui a été prononcé apres la loi, a désigné le

Fils, qui a été rendu parfait pour toujours.”
Voici donc mon résumé de I'argumentation du chapitre 7:

Melchisédek se révele supérieur a Abraham, et donc aussi au
sacerdoce lévitique. Jésus, avec son sacrifice une fois pour toutes,
est, par le serment de Dieu, devenu notre Souverain Sacrificateur
selon l'ordre de Melchisédek, remplacant compléetement le

sacerdoce lévitique.

Le détail

Nous allons maintenant regarder de plus pres le détail du

chapitre 7.
Héb 7:1-3

(1) Ce Melchisédek était roi de Salem et prétre du Dieu Trés-
Haut. Il rencontra Abraham revenant de la défaite des rois et le
bénit, (2) et Abraham lui donna le dixieme de tout.
Premiérement, son nom signifie « roi de justice » ; puis aussi, «
roi de Salem » signifie « roi de paix ». (3) Sans pére ni mere,
sans généalogie, sans début de jours ni fin de vie, comme le

Fils de Dieu il reste prétre pour toujours.



Ce Melchisédek...

Melchisédek n’est mentionné que deux fois dans tout I’Ancien
Testament. Tout ce que nous savons de lui est contenu dans ces

quatre versets:

Alors Melchisédek, roi de Salem, apporta du pain et du vin. Il
était prétre du Dieu Trés-Haut et il bénit Abram en disant : «
Béni soit Abram par le Dieu Tres-Haut, Créateur du ciel et de la
terre. Et béni soit le Dieu Trés-Haut, qui a livré vos ennemis
entre vos mains. Alors Abram lui donna le dixiéme de tout. (Gé
14:18-20)

Le Seigneur a juré et ne changera pas d’avis : « Tu es prétre

pour toujours, selon 'ordre de Melchisédek. » (Ps. 110:4)

...roi de Salem et prétre du Dieu Trés-Haut.

Melchisédek, comme Jésus, était a la fois prétre et roi. Celan’a
jamais été le cas en Israél. Les rois et les prétres venaient de
tribus distinctes, mais dés le départ ces deux roles ont été
attribués a Jésus. Je pense que nous pouvons voir dans sa
dévotion au culte que David, qui a prophétisé au sujet d'un futur

roi-prétre comme Melchisédek, aurait aimé en étre un lui-méme.
... et je I'ai béni...

Les prétres lévites prélevaient des offrandes du peuple pour faire
un sacrifice pour les péchés et aussi pour leur propre
consommation. Cela contraste fortement avec Melchisédek dont

la seule action enregistrée était celle de la bénédiction. Il



rafraichit Abram avec du pain et du vin, puis bénit Abram et
rendit grace a Dieu.2 Cela ressemble tellement a Dieu, qui « n’a
pas épargné son propre Fils, mais 'a livré pour nous tous.
Comment ne nous donnera-t-il pas aussi toutes choses avec lui

par grace ? » (Ro 8:32)

La bénédiction est une caractéristique du ministére de Jésus. Il
est venu prononcer la bénédiction de Dieu sur tous ceux qui le
suivent. Il a béni les pauvres d’esprit, les affligés, les doux, ceux
qui ont faim et soif de justice, les miséricordieux, les coeurs purs,
les artisans de paix et ceux qui sont persécutés a cause de la
justice. Il a prononcé la bénédiction de Dieu sur ceux qui croient
sans voir, sur ceux qui entendent la parole de Dieu et la gardent,
sur ceux qui prennent soin des pauvres, sur ceux qui dirigent en
servant, sur ceux qui répondent a I'appel de Dieu dans leur vie et
sur ceux qui attendent Sa venue. Il a béni les enfants, les malades

et tous ceux qui ont assisté a son ascension.

Dieu a envoyé Jésus pour bénir le monde entier en
accomplissement de sa promesse faite a Abraham et il prononce
sa bénédiction sur tous ceux qui croient en Christ. Paul a exercé
son ministere dans « la plénitude de la bénédiction de Christ »
(Rom. 15:28) sachant qu'il partagerait les bénédictions de

1'Evangile (1Cor 9:23). La fraction du pain est une célébration et

Z C'est la premiere mention du partage du pain et du vin dans I'Ancien

Testament.;



un partage de la bénédiction de Dieu, la coupe est la coupe de
bénédiction (1Cor 10:16).

Dieu nous bénit par la priére exaucée (2Cor 1:11) et avec
abondance en tout (2Cor 9:8) afin que nous puissions étre
abondants dans notre bénédiction aux autres. Il nous a bénis en
Christ de toute bénédiction spirituelle dans les lieux célestes
(Eph. 1:3) alors que nous attendons notre bienheureuse
espérance (Tit 2:13). Ceux qui meurent « dans le Seigneur » sont
bénis (Rév. 14:13) car ils sont invités au souper des noces de

I'Agneau.

Je me demande dans quelle mesure ce ministére de bénédiction
se reflete dans nos églises. De nombreuses personnes non
religieuses considerent les églises comme des lieux ou I'argent
est collecté aupres du public pour réparer le toit qui fuit. Dans de
nombreuses régions du monde, la direction de I'Eglise est en
compétition pour accéder au pouvoir et a la richesse. De
nombreux sermons consistent a inciter la congrégation a faire
plus, a servir davantage, a donner plus, a assister a plus de
réunions et a s'impliquer davantage. Beaucoup d’autres
demandent plus de dévotion, plus de lecture de la Bible, plus de

priere, plus d’évangélisation, plus de sainteté.

Je me demande si, dans notre désir approprié d’étre plus
efficaces et plus fructueux, nous avons perdu confiance dans le
pouvoir de bénir les gens. Lorsque les gens quittent nos services

en se sentant inadéquats parce qu'ils ne répondent pas aux



normes attendues d’eux, ils ont le sentiment qu'’ils n’ont pas
grand-chose a offrir a leurs amis incroyants. Ils vivent le coeur
lourd sous un nuage de condamnation et ne se sentent pas
enclins a inviter leurs heureux amis incrédules a les rejoindre !
D’un autre c6té, les personnes qui quittent nos services
rafraichies d’esprit et confiantes dans la bénédiction de Dieu sur
elles entreront dans le monde avec le sourire aux lévres,
désireuses de partager leurs richesses avec les autres.
Melchisédek a donné du réconfort et de la bénédiction, sans rien
exiger en retour. Abram donna gratuitement un dixieme de son

butin et tous deux partirent en se réjouissant.

Abraham lui a donné le dixieme de tout.

L’offrande d’Abraham a Melchisédek est la premiére mention
d’une dime dans les Ecritures et est utilisée par I'auteur pour
démontrer la supériorité de Melchisédek sur Abram. Cet incident
est parfois utilisé pour argumenter sur le fondement pré-loi de la
dime dans le cadre de la nouvelle alliance. Je pense que ce
raisonnement est erroné a plusieurs égards. Premierement, il ne
s’agit pas d’une instruction de donner la dime mais d'une
offrande unique et gratuite sans aucune indication qu’elle a été
répétée. Deuxiemement, le commandement mosaique de la dime
n’est en aucun cas lié a cet incident dans I’Ancien Testament.
Troisiemement, il s’agissait d'une dime du butin de guerre - une
chose qui n’a plus jamais été exigée ou faite dans I’Ancien
Testament. Enfin, les actes antérieurs a la loi ne deviennent pas

automatiquement les principes de la Nouvelle Alliance.



Il y a néanmoins quelques choses intéressantes a noter. Dans la
bénédiction, Dieu est proclamé créateur, et donc aussi
propriétaire de toutes les richesses ; Dieu est reconnu comme
celui qui a fait tomber la richesse entre les mains d’Abraham ; et
la réponse d’Abraham a la bénédiction de Dieu fut de lui
redonner. De plus, on dit que le peuple a donné a Melchisédek en
faisant des dons aux Lévites. De la méme maniére, nous donnons
a Jésus en donnant aux autres. Il s’agit d’'un contexte sain pour

nos dons et devrait nous inspirer dans notre générosité.

... Son nom signifie...

Salem, qui signifie paix, était considéré par les Juifs comme
I'ancien nom de Jérusalem, comme l'indique le Psaume. 76:2.
Jésus est a la fois roi de justice et de paix. Quel merveilleux roi

régner dans nos vies!

Sans pére ni mére...

Tout Juif qui ne pouvait pas prouver sa généalogie était dit sans
pere ni mére.3 Les prétres lévitiques devaient pouvoir prouver
qu'ils descendaient d’Aaron par leur pere et que leurs meres
étaient de pures Israélites. Cela contraste avec Melchisédek qui a
été nommé par Dieu sans égard a son ascendance. L’absence de
toute généalogie enregistrée pour Melchisédek lui confére un
sentiment d’intemporalité qui fait de lui un type approprié pour

le Christ - sans début ni fin.

3 Voir le commentaire d’Adam Clarke pour les références.



...comme le Fils de Dieu

Nous notons que Melchisédek est « comme le Fils de Dieu » et
non l'inverse. L'argument d’ouverture concerne la pertinence de
Melchisédek comme type du Christ, par opposition a la

présentation du Christ comme étant semblable a Melchisédek.

... prétre pour toujours.

La revendication du sacerdoce éternel de Melchisédek est basée
sur le Psaume 110, cité plus loin dans le chapitre. L’auteur ne
veut pas suggérer que Melchisédek n’a jamais eu de pere ou de
mere, qu’il n’est jamais né ni qu’il n’est jamais mort, mais que
I'absence de mention de ces choses fait de lui un type approprié
pour le Christ qui n’a ni commencement ni fin. C’est I'ordre de
Melchisédek qui demeure pour toujours et qui s’accomplit dans

le ministére du Christ.

Héb 7:4-10

(4) Pensez a sa grandeur : méme le patriarche Abraham lui a
donné le dixieme du butin.! (5) Or, la loi exige que les
descendants de Lévi devenus prétres pergoivent la dime du
peuple.*—c'est-a-dire leurs fréres, méme si leurs freres

descendent d'Abraham. (6) Cet homme, cependant, ne faisait

4 Les prétres devaient étre des descendants d'Aaron (un Lévite) et ils
collectaient la dime du reste des Lévites. Les Lévites faisaient office de

serviteurs dans le temple et collectaient la dime du reste du peuple.



pas remonter sa descendance a Lévi, mais il collecta la dime
d'Abraham et bénit celui qui avait les promesses. (7) Et sans
aucun doute, la personne inférieure est bénie par la personne
supérieure. (8) Dans un cas, le dixieme est collecté par les
hommes qui meurent ; mais dans l'autre cas, par celui qui est
déclaré vivant. (9) On pourrait méme dire que Lévi, qui percoit
la dime, a payé la dime par l'intermédiaire d'Abraham, (10) car
lorsque Melchisédek rencontra Abraham, Lévi était encore

dans le corps de son ancétre.

...le patriarche Abraham...

Apres avoir revu I'histoire de la rencontre d’Abram avec
Melchisédek, I'auteur montre maintenant a quel point cet ancien
prétre était grand. Il souligne le fait que méme le patriarche
d’Israél, leur pere fondateur, a donné a Melchisédek un dixiéme

du butin.!

...les descendants de Lévi...

La Loi reconnait une hiérarchie de statut parmi les descendants
d'Abraham descendant par les prétres (descendants par Aaron.
Voir v. 11) aux Lévites, au reste d'Israél. Melchisédek est placé

au-dessus d’Abraham en termes de statut.

...celui qui avait les promesses.

Abraham était celui a qui Dieu avait donné les promesses par
lesquelles le monde entier serait béni. Pourtant, il honorait

toujours la supériorité de Melchisédek par le biais de sa dime.



Voici un modeéle d’humilité chez un homme suprémement oint,
démontré a nouveau plus tard en offrant le choix de la terre a

Lot.

...déclaré vivant.

La base de cette affirmation selon laquelle Melchisédek est
déclaré vivant semble reposer sur le silence de la Genése sur la
mort de Melchisédek. C'est peut-étre aussi basé sur le serment
du Psaume 110:4. A notre avis, ce n’est peut-étre pas un
argument tres satisfaisant, mais tout au long de I'auteur, I'auteur
pense en réalité a Jésus qui vit éternellement et pour qui

Melchisédek est un type.

Héb 7:11-19

(11) Si la perfection avait pu étre atteinte grace au sacerdoce
lévitique (car sur cette base la loi était donnée au peuple),
pourquoi était-il encore nécessaire qu'un autre prétre vienne -
un dans l'ordre de Melchisédek, et non dans I'ordre d'Aaron ? ?
(12) Car quand il y a un changement dans le sacerdoce, il doit
aussi y avoir un changement dans la loi. (13) Celui dont ces
choses sont dites appartenait a une autre tribu, et aucun de
cette tribu n'a jamais servi a I'autel. (14) Car il est clair que
notre Seigneur est descendu de Juda, et a propos de cette tribu,
Moise n'a rien dit au sujet des prétres. (15) Et ce que nous
avons dit est encore plus clair si un autre prétre comme
Melchisédek apparatit, (16) celui qui est devenu prétre non pas

sur la base d'une réglementation relative a son ascendance



mais sur la base du pouvoir d'une vie indestructible. (17) Caril
est déclaré : « Tu es prétre pour toujours, selon I'ordre de
Melchisédek.” (18) L'ancien reglement est écarté parce qu'il
était faible et inutile (19) (car la loi n'a rien rendu parfait), et
une meilleure espérance est introduite, par laquelle nous nous

rapprochons de Dieu.

Si la perfection avait pu étre atteinte...

Apres avoir établi que Melchisédek était supérieur au sacerdoce
lévitique et que Jésus a été déclaré prétre par Dieu dans sa lignée,
I'auteur examine maintenant les raisons et les conséquences de
ce fait. La raison en est que la perfection, c’est-a-dire la
restauration durable de la communion avec Dieu, était

inaccessible grace au sacerdoce lévitique.

Comme indiqué précédemment,> le mot biblique traduit par
perfection est utilisé pour décrire quelque chose qui accomplit
pleinement son objectif. Cela ne veut pas dire qu'il est parfait a
tous points de vue. Ainsi la Loi est décrite comme parfaite, méme

si elle ne peut pas nous rendre parfaits.:

“La loi du Seigneur est parfaite, elle ravive I'dme. Les statuts du
Seigneur sont dignes de confiance, ils rendent sages les
simples. » (Ps. 19:7)

5 Voir au chapitre 6 la section « Jésus rendu parfait par la souffrance »

commentant Hébreux 2:10



“Ainsi donc, la loi est sainte, et le commandement est saint,
juste et bon. (Ro 7:12)

Plus tard (v18), I'auteur qualifie cette méme loi de « faible et
inutile ». Le fait est qu’en soi, la Loi est parfaite, elle accomplit
pleinement le but pour lequel Dieu I'a donnée. Mais quant a notre
position aupres de Dieu, elle est faible et inutile. Cela ne peut pas
nous amener a accomplir notre objectif donné par Dieu. Nous ne
pouvons pas étre rendus parfaits par la Loi. Mais ce n’est pas
gu’on ait découvert, aprés des centaines d’années, que la Loi

n’avait pas atteint son objectif. Loin de Ia!

“Nous savons que la loi est bonne si on l'utilise correctement.”
(1Ti 1:8)

Le but de la Loi est de nous amener a Christ qui seul peut nous
amener a une communion ininterrompue avec Dieu. Dans ce but,

il est parfait, mais une fois son but atteint, il ne sert plus a rien.

... un changement de la loi.

Jésus était de la tribu de Juda. La Loi dit que les prétres doivent
étre des descendants d'Aaron ; il n'y a aucune disposition dans la
loi permettant a un Judéen de devenir prétre. Ainsi, pour que
Dieu nomme Jésus prétre, il doit y avoir un changement dans la
loi. Il s’agissait bien entendu d'une affirmation radicale. C’est ce

qui a causé tant de problémes aux chrétiens avec les juifs.

L’idée d’'une expiation par la souffrance d’une victime parfaite et

innocente n’était pas du tout étrange ou offensante pour les Juifs.



Il n’y a aucune indication dans le Nouveau Testament que les
Juifs trouvaient offensante ou méme surprenante I'idée d'un
Messie souffrant. Le fait que le Christ ait été crucifié n'a pas
empéché les autorités juives d'envisager la possibilité que ses
affirmations soient vraies (Actes 5:39). Précher sur la
résurrection n'offensait que les Sadducéens (ils ne croyaient pas

ala résurrection des morts - voir Actes 4:1-2).

Les principes fondamentaux de 'Evangile étaient compatibles
avec la Loi et pouvaient étre préchés parmi les Juifs sans
provoquer de graves perturbations. En fait, les affirmations du
Christ furent facilement acceptées par de nombreux dirigeants
juifs. Mais les ap6tres insistérent pour aller plus loin. Ils
enseignaient que la loi de Moise avait été accomplie et mise de
cOté par Christ. Cela a provoqué une grande offense et attisé
I'hostilité qui a conduit au meurtre d’Etienne (voir Actes 6:11,13-
14). La prédication selon laquelle « Jésus changera les coutumes
que Moise nous a transmises » était terriblement offensante pour

les Juifs.

Il est compréhensible que Paul, dans son ministére auprées des
Gentils, insiste sur le remplacement de la Loi, mais pour 'auteur,
en faire un élément central de sa lettre aux croyants juifs est un
acte audacieux et significatif. C'est une question a laquelle
I'auteur accorde une attention particuliére dans ce chapitre et

dans les suivants.



...encore plus clair...

Un changement dans la lignée sacerdotale n'est pas prévu dans la
loi, qui stipule : « Seuls vous et vos fils pouvez servir comme
prétres pour tout ce qui se passe a l'autel et a I'intérieur du
rideau. Quiconque s’approchera du sanctuaire sera mis a mort.
(Nombre 18:7)

Ainsi, quand quelqu’un de la stature de Melchisédek se léve et
qui est désigné par Dieu, alors il est clair que la Loi doit étre

changée.
...une vie indestructible...

La signification du nouveau sacerdoce ne réside pas simplement
dans une succession sans fin protégée par une loi, mais dans la

vie sans fin du prétre qui s'est élevé dans cette nouvelle lignée.

...faible et inutile...

L'auteur n'hésite pas a dire que la Loi, donnée par Dieu a Moise,
est inutile ! Paul s’efforce également de faire valoir le méme
point, en particulier dans Romains, Galates et Colossiens. Cela
devrait slirement nous amener a nous demander pourquoi la Loi
de Moise recoit encore une telle attention comme moyen de
sanctification dans de nombreuses églises. Ce n’est pas
seulement le sacerdoce qui est mis de c6té, mais toute la Loi,

puisque « la loi n’a rien rendu parfait.”



...un meilleur espoir est introduit...

Le sacerdoce lévitique offrait le pardon uniquement pour les
péchés involontaires et ne pouvait pas faire face a la rébellion
dans le coeur des hommes déchus. Le sacerdoce de Jésus nous a
apporté un cceur renouvelé et une paix durable avec Dieu - un
sujet approfondi dans les chapitres suivants. Cela nous a permis
de nous rapprocher de Dieu, chose signalée et pourtant a jamais

interdite par la Loi.

Tout au long de cette lettre, 'auteur s’efforce d’attirer I'attention
sur la supériorité du Christ et de son Evangile et il utilise
fréquemment le mot « mieux ». En Christ, nous avons une
meilleure révélation (1:1-4), 'espoir de choses meilleures (6:9),
un meilleur espoir (7:19), une meilleure alliance (7:22), un
meilleur sacerdoce (7:28), de meilleures promesses (8:6), de
meilleurs sacrifices (9:23), de meilleurs biens (10:34), un
meilleur pays (11:16), une meilleure résurrection (11:35), un

meilleur héritage (11:40) et un meilleur mot (12:24).

Jésus a apporté un meilleur espoir de restaurer notre relation
avec Dieu. Les prétres lévitiques ont apporté le pardon
temporaire et partiel des péchés, tandis que Jésus nous apporte

le salut éternel et total.

Héb 7:20-28

(20) Et ce n'était pas sans serment ! D’autres sont devenus
prétres sans préter serment, (21) mais il devint prétre par

serment lorsque Dieu lui dit : « Le Seigneur a juré et ne changera



pas d'avis : 'Tu es prétre pour toujours.”” (22) Grace a ce
serment, Jésus est devenu le garant d'une alliance meilleure. (23)
Aujourd'hui, ces prétres sont nombreux, car la mort les a
empéchés de continuer a exercer leurs fonctions.; (24) mais
parce que Jésus vit éternellement, il a un sacerdoce permanent.
(25) C'est pourquoi il peut sauver complétement ceux qui
s'approchent de Dieu par lui, car il vit toujours pour intercéder
pour eux. (26) Un tel souverain sacrificateur répond a nos
besoins : quelqu'un qui est saint, irréprochable, pur, mis a I'écart
des pécheurs, exalté au-dessus des cieux. (27) Contrairement aux
autres grands prétres, il n’a pas besoin d’offrir des sacrifices jour
apres jour, d’abord pour ses propres péchés, puis pour ceux du
peuple. Il s'est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes
lorsqu'il s'est offert. (28) Car la loi établit comme grands prétres
des hommes faibles ; mais le serment, qui a été prononcé apres la

loi, a désigné le Fils, qui a été rendu parfait pour toujours.”

...pas sans serment!

Ici, nous rencontrons encore un autre serment de Dieu. Cette fois
concernant Jésus. Comme précédemment, l'auteur souligne le
caractere immuable du serment. Il est clair qu’un sacerdoce
nommeé par le serment de Dieu remplace un sacerdoce établi

sans serment.

...la garantie d’une meilleure alliance.

Le Temple et ses sacrifices quotidiens continus étaient au cceur

de I’Ancienne Alliance et au cceur de I'identité d’'Israél. La perte



de leur foyer et de leurs moyens de subsistance pendant I'exil a
été suffisamment traumatisante pour eux, mais c’est la perte du
temple qui les a vraiment secoués. La vision d’Ezéchiel du trone
de Dieu sur ces immenses roues vivantes était ’assurance de
Dieu pour eux qu’ll les accompagnerait dans leur exil - le trone
de Dieu était devenu mobile ! Depuis leur retour d'exil, ils avaient
continué a vivre sous occupation et dans la peur constante de
perdre a nouveau le temple.6 Osée avait prophétisé : « Car les
Israélites vivront longtemps sans roi ni prince, sans sacrifice ni
pierres sacrées, sans éphod ni idole. Ensuite, les Israélites
reviendront et chercheront I'Eternel, leur Dieu, et David, leur roi.
IIs viendront en tremblant vers 1'Eternel et vers ses bénédictions

dans les derniers jours. (Hos 3:4-5)

Il est presque certain que la lettre aux Hébreux a été écrite avant
que les Romains ne détruisent le temple, mais Jésus avait
prophétisé sa destruction. Le sacerdoce lévitique ne pouvait
fonctionner sans le temple et I'’Ancienne Alliance en dépendait.
En établissant une prétrise permanente en Jésus basée sur un
ministere au ciel plutot que dans un temple terrestre, Dieu avait
établi une bien meilleure alliance avec un service ininterrompu

et des accomplissements éternels.

6 Vous pouvez lire les livres des Macchabées dans les apocryphes pour
des descriptions vivantes de la lutte pour maintenir les sacrifices du

temple pendant la période inter-testamentaire.



De toutes les manieres imaginables, I’Alliance du sacerdoce de

Jésus est meilleure que I'alliance mosaique qu’elle remplace.

...un sacerdoce permanent.

La premiére amélioration majeure dans le sacerdoce est que
Jésus vit éternellement. Il ne s’agit pas d’une disposition
temporaire en attendant le Messie promis. C'est la vraie affaire. Il
n'y a plus de symboles, de types et d’'ombres de réalités a venir.
Le sacerdoce du Christ est 'accomplissement éternel de tout ce
qui a été préparé et espéré a travers des générations de prétres
lévitiques. Le flambeau, transmis de prétre en prétre a travers les
générations, a désormais été remplacé par le Soleil de Justice.
Dans sa lumiere flamboyante, les ombres ont disparu et les
torches se sont éteintes. Le temporaire a été remplacé par le

permanent.

...il est capable de sauvegarder complétement...

La deuxiéme amélioration majeure dans le sacerdoce est que
Jésus est capable de nous sauver complétement grace a son

intercession sans fin.

Sous la Loi, I'expiation du péché dépendait tellement d’'une
disposition fragile. Il ne traitait que du péché involontaire et était
souvent rendu inutile par les prétres et les rois idolatres. Un bon
prétre peut étre suivi de mauvais fils, comme dans le cas d’Eli.
Pendant de longues périodes, la Loi fut complétement oubliée. Le

ministere des sacrifices et de I'intercession était imparfait et



sporadique. En revanche, Jésus est capable de nous sauver

completement.

Il s’agit d'une déclaration importante par rapport a notre
sécurité éternelle. Son role sacerdotal ne se limite pas a notre
salut initial. Il est capable de nous sauver completement. Il
s’occupe de nos péchés passés et futurs, continuant d’agir en
notre faveur pour assurer notre salut complet et éternel.
L'assurance de notre salut éternel est une vérité que l'auteur

souhaite souligner:

“il est devenu la source du salut éternel pour tous ceux qui lui
obéissent » (Héb. 5:9)

“il est capable de sauver completement ceux qui s'approchent de
Dieu par lui » (Héb. 7:25)

“il est entré une fois pour toutes dans le Lieu Trés Saint par son
propre sang, aprés avoir obtenu la rédemption éternelle. (Héb.
9:12)

“par un seul sacrifice, il a rendu parfaits pour toujours ceux qui
sont sanctifiés. (Héb. 10:14)

Son intercession est sans fin et son pouvoir salvateur est

complet.

...il vit toujours pour intercéder pour eux.

Jésus a intercédé pour ses disciples et pour tous ceux qui

croiraient par leur témoignage avant d'aller a la croix. Il continue



pour toujours ce ministére depuis sa place devant le Pere

céleste.:

“Le Christ Jésus, qui est mort, et plus encore, qui est ressuscité,

est a la droite de Dieu et intercede aussi pour nous. » (ROM 8:34)

“Mes chers enfants, je vous écris ceci pour que vous ne péchiez
pas. Mais si quelqu’un péche, nous en avons quelqu’un qui parle

au Pere pour notre défense : Jésus-Christ, le Juste.” (1Jn 2:1)

Paul parlait souvent de ses prieres pour les personnes qu'il
aimait et nous ne devrions pas hésiter a faire de méme. C’est
merveilleusement encourageant de savoir qu'un ami prie pour
vous. Mais combien il est plus édifiant de savoir que Jésus
intercéde toujours pour nous ! « Il est capable de sauver
compléetement ceux qui s’approchent de Dieu par lui, car il vit

toujours pour intercéder pour eux.”

Méme si nous sentons que nous n’avons pas répondu a notre
appel, méme si nous trébuchons souvent dans le péché, méme si
nous ne parvenons pas a maintenir les disciplines spirituelles,
méme si notre zele s’est estompé... Jésus est capable de nous
sauver complétement parce qu’il intercede toujours pour nous. Si
nous ne sommes pas assurés de ce fait, nous nous découragerons

facilement et abandonnerons.

Lorsque les Israélites étaient dans le désert, ils furent troublés
par les Amalécites, alors Moise ordonna a Josué d'aller les
combattre pendant qu'il se tenait sur une montagne et

intercédait pour eux. Lorsque Moise resta ferme, Josué 1'emporta,



mais lorsque ses bras tomberent de fatigue, Josué fut repoussé.”
C'est le pouvoir de l'intercession divine. Nous faisons face a des
ennemis plus redoutables et plus méchants que les Amalécites
alors que Satan cherche a détruire notre foi. Mais Jésus intercéde
pour nous avec une compassion infatigable. Puisqu’ll est pour

nous, qui peut prévaloir contre nous ?

Je trouve curieux et plutot frustrant que I'auteur de cette lettre
n’explique pas exactement ce qu’il entend par « entrer dans le
repos de Dieu » et « hériter des promesses ». Nous avons di faire
beaucoup de travail pour rechercher le contexte de ces idées afin
de comprendre ce qu'il avait en téte. Je pense que le Saint-Esprit
a voulu que ce soit le cas, de la méme maniere que Jésus a
enseigné en paraboles afin que « ceux qui ont des oreilles pour
entendre puissent entendre ». Le sens des paraboles doit étre
recherché par ceux qui réalisent que Jésus a les paroles de la vie
éternelle. Je pense qu’il en va de méme pour cette lettre. Ceux qui
ont une ouie sourde ne persévéreront pas dans la recherche de
son message et n’atteindront pas la maturité. Mais pour ceux qui
étudient attentivement les Ecritures et les prennent a cceur, pour
ceux qui sont aux prises avec les difficultés parce qu’ils voient la
lueur d'un trésor en eux, ils commenceront a faire I'expérience

du Saint-Esprit leur révélant les glorieuses vérités du Christ.

Ici, je crois que c'est exactement une telle vérité. La terre

promise du repos est le lieu de paix et de fécondité ultimes. C'est

7Voir les numéros 17



un lieu d’assurance et de sécurité complétes dans la grace
salvatrice et la puissance du Christ. C’est le lieu ou nous
connaissons et expérimentons les bénédictions de Dieu
déversées sur nous jour apres jour. Mais alors que nous
regardons au-dela de la frontiére vers cette terre de promesse,
nous voyons les géants menacants des passions charnelles, des
échecs décevants, des relations difficiles, des espoirs frustrés et
tous les soucis et tentations du monde. Nous sommes tentés de
nous ranger du coté des Israélites et de dire : « nous ne pouvons
pas entrer dans le pays. Nous ne pouvons pas vaincre les géants.
Mais il y en a Celui qui intercede pour nous. Il y en a Celui qui est
capable de nous sauver complétement. Il y en a quelqu’un en qui
nous pouvons placer notre confiance pour nous faire avancer
dans tout ce que Dieu a pour nous. Il ne se lasse pas et ne se
repose jamais de son ministére en notre faveur. Allons-nous
négliger un si grand salut ? Allons-nous laisser nos ceceurs
s’endurcir par I'incrédulité ? Allons-nous échouer dans notre foi
et ne pas parvenir au repos promis ? Pas si nous restons
confiants dans le ministére d’intercession de Jésus. Tenons

fermement jusqu’au bout I'ancre de notre espérance.

Un tel grand prétre répond a nos besoins ...

Plus t6t dans la lettre, 'auteur a parlé de la qualification de Jésus

pour le sacerdoce en termes de son humanité.:

“C’est pourquoi il devait étre rendu semblable a ses freres en

toutes choses, afin de devenir un souverain sacrificateur



miséricordieux et fidéle au service de Dieu et de faire I'expiation
des péchés du peuple. (Héb. 2:17)

“Car nous n’avons pas de souverain sacrificateur incapable de
sympathiser avec nos faiblesses, mais nous en avons un qui a été
tenté de toutes les manieres, tout comme nous, mais qui n’a

commis aucun péché. (Héb. 4:15)

Mais maintenant 'auteur parle de Ses qualifications en termes de

Sa divinité. Il est complétement pur et exalté dans sa gloire:

“Le Fils est le rayonnement de la gloire de Dieu et la
représentation exacte de son étre, soutenant toutes choses par sa
parole puissante. Apres avoir purifié ses péchés, il s'assit a la
droite de la Majesté du ciel. (Héb. 1:3)

“C’est pourquoi, puisque nous avons un grand souverain
sacrificateur qui a traversé les cieux, Jésus, le Fils de Dieu, tenons

fermement a la foi que nous professons. (Héb. 4:14)

En plus de la compassion découlant de son humanité, il posséde
I'efficacité assurée par sa pureté et son statut. Il est capable de

répondre pleinement a nos besoins en matiére de grand prétre.

Il s'est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes...

Une autre expression préférée de l'auteur est « une fois pour
toutes ». Cela signifie la fin des sacrifices 1évitiques qui étaient

accomplis plusieurs fois au profit de quelques-uns.

“Il s’est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes lorsqu’il
s’est offert. (Héb. 7:27)



“Il n'est pas entré au moyen du sang des boucs et des veaux ;
mais il est entré une fois pour toutes dans le Lieu Trés Saint par
son propre sang, apres avoir obtenu la rédemption éternelle.
(Héb. 9:12)

“Mais maintenant, il est apparu une fois pour toutes, a la fin des
temps, pour abolir le péché par le sacrifice de lui-méme. » (Héb.
9:26)

“Christ a été sacrifié une fois pour 6ter les péchés de nombreuses
personnes ; et il apparaitra une seconde fois, non pour porter le
péché, mais pour apporter le salut a ceux qui l'attendent. (Héb.
9:28)

“Si c’était possible, n’auraient-ils pas cessé d’étre proposés ? Car
les fideles auraient été purifiés une fois pour toutes et ne se

seraient plus sentis coupables de leurs péchés. (Héb. 10:2)

“Et par cette volonté, nous avons été rendus saints par le
sacrifice du corps de Jésus-Christ une fois pour toutes. » (Héb.
10:10)

Dans le présent passage, 'auteur oppose le besoin constant de
sacrifices sous la Loi au sacrifice une fois pour toutes du Christ.
Les anciens sacrifices ne concernaient que les péchés passés et
devaient donc étre renouvelés de jour en jour, mais le sacrifice
de Jésus lui-méme traitait de tous nos péchés, passés et futurs.
C’est assez radical et contre-intuitif. Lorsque je péche, je me sens
naturellement coupable jusqu’a ce qu’'un temps « suffisant » se

soit écoulé ou que je confesse mon péché devant Dieu. Mais, dit



I'auteur, se sentir coupable de ses péchés est une caractéristique
des personnes soumises a la Loi. (10:2)! La vérité est que je suis
déja pardonné pour les péchés que je commets chaque jour. Ils
sont déja réglés, de sorte que je ne me sens pas coupable et ne
devrais méme pas me sentir coupable. Je devrais me sentir
attristé par ma faiblesse et pleurer la honte que j’apporte a Christ
et le mépris que je montre pour la merveilleuse vérité et la
lumiére de Dieu. Et je devrais me sentir profondément
reconnaissant pour la grace et la miséricorde de Dieu. Mais je ne
devrais pas me sentir coupable. Je ne devrais pas ressentir le
sentiment de rejet de Dieu ni craindre son chatiment. Je ne
devrais pas penser que je dois faire quelque chose pour
restaurer ma communion avec Dieu. Le Christ I'a déja fait, une
fois pour toutes. Je peux maintenant m'approcher avec audace du
trone de la grace pour trouver de 1'aide pour ma faiblesse et mes

besoins.

Il s'est offert

Un autre contraste avec le sacerdoce lévitique est que Jésus s'est
offert lui-méme en sacrifice. La mort d'un animal ne pourrait
jamais remédier de maniére satisfaisante a la punition du péché.
Le péché nous corrompt et nous rend impropres a la communion
avec Dieu. La seule punition totalement satisfaisante pour le

péché est la mort du pécheur. Ceci, Dieu I'a fait en Christ:

“Car ce que la loi était impuissante a faire parce qu'elle était

affaiblie par la nature pécheresse, Dieu I'a fait en envoyant son



propre Fils a l'image d'un homme pécheur pour étre un sacrifice
pour le péché. Et ainsi il a condamné le péché chez 'homme
pécheur, 4 afin que les justes exigences de la loi soient
pleinement satisfaites en nous, qui vivons non selon la nature

pécheresse, mais selon I'Esprit. (Ro 8:3-4)

Notre péché est devenu Son péché et Sa mort était notre mort.
Mais alors que pour nous, notre mort pour le péché aurait été
suivie d'une damnation éternelle, pour la mort du Christ sans
péché, a été suivie par la justification, la résurrection et la
glorification. La pénalité pour notre péché a maintenant été
payée, « c'est pourquoi il n'y a maintenant aucune condamnation
pour ceux qui sont en Jésus-Christ, parce que par Jésus-Christ la
loi de I'Esprit de vie m'a affranchi de la loi du péché et de la mort
» (Rom. 8:1-2).

...le Fils a été rendu parfait pour toujours.

Christ a été fait un souverain sacrificateur parfait pour toujours.
Il est capable d’accomplir pleinement le réle de grand prétre en
amenant « beaucoup de fils a la gloire ».” (2:10). Le sacrifice de
lui-méme n'a pas rendu Jésus parfait dans le sens d'étre sans
péché car il I'était déja, mais il I'a rendu parfait dans
I'accomplissement de son dessein de sauver les hommes

pécheurs pour l'amitié avec Dieu.



Un regard sur les surprises

Il y a une surprise a laquelle nous n’avons pas encore pensé. Cela
concerne le sens de « tous » dans « Il s’est sacrifié une fois pour
toutes pour leurs péchés ». Cette question concerne la doctrine
de I'expiation qui, sans surprise, est un sujet qui a fait I'objet
d’une attention massive au fil des siecles. Les arguments détaillés
derriere les différentes théories de l'expiation sont trop longs
pour étre traités ici, mais vous trouverez une discussion plus
complete en annexe. 3. Aujourd’hui, le débat est largement divisé

entre universalisme, expiation universelle et expiation limitée.

Universalisme

Universalisme8 est la croyance que grace a la mort du Christ, la
race humaine tout entiere est sauvée. Ce point de vue était
prédominant dans les premiers siécles de I'Eglise, mais fut rejeté
par Augustin. De nos jours, ce point de vue est majoritairement
partagé par les catholiques romains, les églises orthodoxes

grecques et russes et les protestants libéraux.

Expiation universelle

La théorie de l'expiation universelle déclare que Jésus est mort

pour tous les hommes, pour tous les temps, qu'ils croient ou non

8 Strictement, I'universalisme chrétien, par opposition a 'universalisme
de toutes les confessions ayant la méme validité comme moyen de

salut.



en lui. Sa mort sur la croix était nécessaire pour permettre a tout
homme de se tourner vers Christ et de parvenir a la foi salvatrice.
Ainsi, sa mort n’obtient pas le salut pour tous, mais le met a la
portée de tous. C’est la foi d'un pécheur repentant qui obtient le
salut que la mort de Jésus lui a mis a la disposition. Certaines des

écritures les plus convaincantes soutenant ce point de vue sont:

“Jean a vu Jésus... et a dit : « Regardez, '’Agneau de Dieu, qui

enleve le péché du monde ! » (Jean 1:29)

“Car Dieu a tant aimé le monde qu'’il a donné son Fils unique, afin
que quiconque croit en lui ne périsse pas mais ait la vie éternelle.
(Joh 3:16)

Et il est mort pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus
pour eux-mémes, mais pour celui qui est mort pour eux et est
ressuscité.” (2Co 5:14-15)

“... Dieu, qui est le Sauveur de tous les hommes, et spécialement

de ceux qui croient.” (1Ti 4:10)

“Car la grace de Dieu qui apporte le salut est apparue a tous les

hommes. (Mésange 2:11)

“Il est le sacrifice expiatoire pour nos péchés, et pas seulement

pour les nétres mais aussi pour ceux du monde entier.” (1Jn 2:2)
Expiation limitée

La théorie de I'expiation limitée affirme que Jésus est mort
uniquement pour ceux qui sont finalement sauvés. Sa mort

obtient le salut pour ceux choisis par Dieu avant la fondation de



la terre pour étre sauvés. Seuls les élus peuvent venir a la foi,
seuls les élus peuvent étre sauvés, seuls les élus obtiennent un
bénéfice de la mort de Christ. Ainsi, Christ n'est pas mort pour
tous les individus mais pour tous les élus. La théorie est le
résultat d'une chaine d'arguments logiques développés par
Calvin dans le 1500’s. Une partie de I'argument est que si Dieu
sait qui Il a choisi pour étre sauvé et que tous les autres sont déja
condamnés, de quelle maniere peut-on dire que Jésus est mort
pour eux ? Un autre argument est que si Jésus a pris le chatiment
pour les péchés des damnés et qu'ils subissent ensuite le
chatiment éternel aprés leur mort, alors leurs péchés ont été

payés deux fois.!

Mon avis

Je rejette 'universalisme au motif qu'il rend absurde la
distinction faite dans le Nouveau Testament entre ceux qui sont
sauvés et ceux qui subiront la colere a venir.? Je rejette l'expiation
limitée parce qu'a ma connaissance, il n'y a aucune écriture qui
soutient directement la théorie et je ne suis pas convaincu que
nous devrions accorder beaucoup de poids a une théorie qui
dépend entiérement de la déduction logique alors que tant
d'écritures semblent la contredire. . Je préfere remettre en
question la logique plutot que de chercher des interprétations

alternatives de textes qui semblent assez clairs. Je suppose que

9Mat 3:7, 1Thés 1:10



Christ est effectivement mort une fois pour toutes et qu'll est le
sacrifice expiatoire pour nos péchés, et pas seulement pour les
notres mais aussi pour les péchés du monde entier. (1Jn 2:2).
Mais seuls ceux qui répondent a ce don de Dieu, par la

repentance et la foi, recevront le salut qu’il rend accessible.

Conclusion

L’argumentation de cette section est assez simple et sa

conclusion assez claire:

Jésus a prété serment par Dieu pour devenir un sacerdoce
éternel qui surpasse et remplace le sacerdoce lévitique et la loi

sur laquelle il est fondé. Il répond parfaitement a notre besoin.
Questions de discussion et d’application en Hébreux 7

V1 Quelle place prend la bénédiction dans vos relations ?

Comment pouvez-vous devenir une bénédiction pour tous ceux

que vous rencontrez ?

V2 Dans quelle mesure étes-vous généreux avec les choses que

Dieu vous donne ?

Comment pouvez-vous combattre le message constant du monde

: obtenir, obtenir, obtenir ?

De quels biens disposez-vous dont vous pourriez vous
débarrasser pour vous offrir une vie plus simple, moins

encombrée et moins stressante ?



Quelles choses ou quel argent pourriez-vous donner aux autres

pour les bénir ?

V4 Quelles personnes ou organisations admirez-vous pour le
travail qu’elles accomplissent ? Leur apportez-vous tout le

soutien financier et la priére que vous pouvez ?

V7 Avez-vous demandé de la priére, des encouragements et de la
formation de disciples a ceux que vous admirez et souhaitez

imiter ?

V18 Etes-vous convaincu que la loi de Moise a été réservée aux

croyants ?

Y a-t-il un aspect de votre foi ou de votre pratique qui est encore

basé surlaloi ?

V19 Pouvez-vous expliquer comment la Nouvelle Alliance traite

la tentation et les péchés pour un croyant ?

V25 Avez-vous confiance dans la réalité et I'efficacité de

I'intercession indéfectible de Jésus pour vous ?

V26 Avez-vous des besoins auxquels Jésus ne répond pas, selon
vous ? Partagez-les avec des amis qui pourront vous encourager

et prier pour vous.

V27 Etes-vous siir que tous vos péchés passés et futurs ont été
completement réglés par Jésus ? Y a-t-il quelque chose pour
lequel vous vous sentez coupable ? Avez-vous besoin de vous
repentir, ou de demander a Dieu la grace de vouloir vous

repentir ?



Y a-t-il un verset que vous pourriez mémoriser dans ce chapitre

et qui vous encouragerait ?



