Chapitre 12 - L'héritage nécessitait un nouveau sacerdoce - Hébreux 7

L'auteur reprend maintenant (du chapitre 5) sa longue preuve de l'insuffisance de la loi mosaique avec
son systéme sacrificiel et de la nécessité et de la supériorité du Christ. Ses réalisations et son ministere
continu en tant que Souverain Sacrificateur sont essentiels pour hériter des promesses de Dieu. Bien

que cela présente un intérét particulier pour les juifs croyants en Christ, il y aici des sujets importants

pour nous tous.
Priere
Essayez d'utiliser le modéle de priére action de grdce, souvenir, confiance pendant que vous

réfléchissez a ce que vous avez appris du chapitre aux Hébreux. 6 et j'ai hate d'étudier le chapitre 7.

Des surprises

Commencons notre étude du chapitre 7 en lisant et en notant les éventuelles surprises. Ce sont les

surprises qui me frappent dans le chapitre 7.

V1-3 Que nous dit '’Ancien Testament a propos de Melchisédek ?

V8 Ou Melchisédek est-il déclaré vivre ?

V12 Quelle est la base pour revendiquer un changement dans la prétrise ?
V19 Quel est exactement cet espoir ?

V22 Quelle est exactement cette meilleure alliance ?

V25 Pourquoi dit-il que Jésus nous sauve « complétement » ?

V27 Qui est inclus dans « tout » ? Cela inclut-il les athées ?

Arriére-plan

Avant de continuer, nous devons nous familiariser avec Gen 14:8-24 et Ps 110 qui sont évoqués dans

ce chapitre. Des informations supplémentaires se trouvent sur Num 18:21-26, Gén. 49:8-10 et Lév 9:7.

Structure

Ma structure moyenne pour ce chapitre était la suivante : « Nous avons un nouveau Souverain

Sacrificateur, Christ, qui est supérieur au sacerdoce lévitique.”!

Chapitre 7 continue la discussion sur Jésus en tant que prétre Melchisédek qui a commencé au chapitre

5 mais a été interrompu par le chapitre 6.
Ma structure au pinceau fin est:
V1-3 Apercu des faits connus sur Melchisédek.

V4-10 Comparaison du sacerdoce lévitique avec Melchisédek.

1Voir chapitre 4



V11-19 La nécessité d'un nouveau sacerdoce

V20-28 La supériorité du sacerdoce de Jésus sur le sacerdoce 1évitique.

Argument

L’auteur s’est préparé des le début de sa lettre a une discussion détaillée de Jésus en tant que nouveau
grand prétre de Melchisédek. Dés le début, il a établi la supériorité de Jésus sur les anges et sur Moise.
Il a présenté pour la premiére fois Jésus comme notre grand prétre au chapitre 2:17 et continue avec
des références régulieres a son role de grand prétre a travers les chapitres 3, 4 et 5. Au milieu du
chapitre 5, I'auteur associe d'abord ce role a Melchisédech, disant qu'il y a beaucoup a expliquer, mais
que ses lecteurs sont lents a apprendre. Mais avant de discuter davantage de Melchisédek, I'auteur
conclut (au moins pour le moment) ses inquiétudes quant au fait que ses lecteurs héritent des
promesses de Dieu. Cela fait, 'auteur reprend maintenant son explication de Jésus en tant que nouveau

grand prétre Melchisédek.

L’argument découle de la déclaration faite a la fin du chapitre précédent, selon laquelle Jésus est notre
souverain sacrificateur pour toujours, selon I'ordre de Melchisédek. L’auteur plaide en faveur de la
supériorité de Melchisédek, d’abord sur Abraham, puis sur le sacerdoce lévitique qui descend
d’Abraham. A partir de 13, il soutient que Jésus est un grand prétre de Melchisédek et qu’en tant que
tel, il remplace le sacerdoce lévitique. Il conclut par la supériorité du ministere du Christ sur le
sacerdoce lévitique. Le dernier verset est un verset clé, pointant vers le contenu de ce chapitre, ainsi

qu'une grande partie de la lettre.:

“Car la loi établit comme grands prétres des hommes faibles ; mais le serment, qui a été prononcé

apreés la loi, a désigné le Fils, qui a été rendu parfait pour toujours.”
Voici donc mon résumé de I'argumentation du chapitre 7:

Melchisédek se révele supérieur a Abraham, et donc aussi au sacerdoce lévitique. Jésus, avec son
sacrifice une fois pour toutes, est, par le serment de Dieu, devenu notre Souverain Sacrificateur selon

I'ordre de Melchisédek, remplacant complétement le sacerdoce lévitique.

Le détail
Nous allons maintenant regarder de plus pres le détail du chapitre 7.
Héb 7:1-3

(1) Ce Melchisédek était roi de Salem et prétre du Dieu Tres-Haut. Il rencontra Abraham revenant de
la défaite des rois et le bénit, (2) et Abraham lui donna le dixiéme de tout. Premierement, son nom
signifie « roi de justice » ; puis aussi, « roi de Salem » signifie « roi de paix ». (3) Sans pere ni mére,

sans généalogie, sans début de jours ni fin de vie, comme le Fils de Dieu il reste prétre pour toujours.

Ce Melchisédek...

Melchisédek n’est mentionné que deux fois dans tout I’Ancien Testament. Tout ce que nous savons de

lui est contenu dans ces quatre versets:



Alors Melchisédek, roi de Salem, apporta du pain et du vin. Il était prétre du Dieu Tres-Haut et il
bénit Abram en disant : « Béni soit Abram par le Dieu Tres-Haut, Créateur du ciel et de la terre. Et
béni soit le Dieu Tres-Haut, qui a livré vos ennemis entre vos mains. Alors Abram lui donna le
dixiéme de tout. (Gé 14:18-20)

Le Seigneur a juré et ne changera pas d’avis : « Tu es prétre pour toujours, selon 'ordre de
Melchisédek. » (Ps. 110:4)

...roi de Salem et prétre du Dieu Trés-Haut.

Melchisédek, comme Jésus, était a la fois prétre et roi. Cela n’a jamais été le cas en Israél. Les rois et les
prétres venaient de tribus distinctes, mais des le départ ces deux rdles ont été attribués a Jésus. Je
pense que nous pouvons voir dans sa dévotion au culte que David, qui a prophétisé au sujet d'un futur

roi-prétre comme Melchisédek, aurait aimé en étre un lui-méme.
... et je I'ai béni...

Les prétres lévites prélevaient des offrandes du peuple pour faire un sacrifice pour les péchés et aussi
pour leur propre consommation. Cela contraste fortement avec Melchisédek dont la seule action
enregistrée était celle de la bénédiction. Il rafraichit Abram avec du pain et du vin, puis bénit Abram et
rendit grace a Dieu.2 Cela ressemble tellement a Dieu, qui « n’a pas épargné son propre Fils, mais I'a
livré pour nous tous. Comment ne nous donnera-t-il pas aussi toutes choses avec lui par grace ? » (Ro
8:32)

La bénédiction est une caractéristique du ministere de Jésus. Il est venu prononcer la bénédiction de
Dieu sur tous ceux qui le suivent. Il a béni les pauvres d’esprit, les affligés, les doux, ceux qui ont faim
et soif de justice, les miséricordieux, les coeurs purs, les artisans de paix et ceux qui sont persécutés a
cause de la justice. Il a prononcé la bénédiction de Dieu sur ceux qui croient sans voir, sur ceux qui
entendent la parole de Dieu et la gardent, sur ceux qui prennent soin des pauvres, sur ceux qui dirigent
en servant, sur ceux qui répondent a I'appel de Dieu dans leur vie et sur ceux qui attendent Sa venue. Il

a béni les enfants, les malades et tous ceux qui ont assisté a son ascension.

Dieu a envoyé Jésus pour bénir le monde entier en accomplissement de sa promesse faite a Abraham
et il prononce sa bénédiction sur tous ceux qui croient en Christ. Paul a exercé son ministere dans « la
plénitude de la bénédiction de Christ » (Rom. 15:28) sachant qu'il partagerait les bénédictions de
I'Evangile (1Cor 9:23). La fraction du pain est une célébration et un partage de la bénédiction de Dieu,

la coupe est la coupe de bénédiction (1Cor 10:16).

Dieu nous bénit par la priere exaucée (2Cor 1:11) et avec abondance en tout (2Cor 9:8) afin que nous
puissions étre abondants dans notre bénédiction aux autres. Il nous a bénis en Christ de toute
bénédiction spirituelle dans les lieux célestes (Eph. 1:3) alors que nous attendons notre bienheureuse
espérance (Tit 2:13). Ceux qui meurent « dans le Seigneur » sont bénis (Rév. 14:13) car ils sont invités

au souper des noces de 1'Agneau.

Z C'estla premiére mention du partage du pain et du vin dans I'Ancien Testament.;



Je me demande dans quelle mesure ce ministere de bénédiction se reflete dans nos églises. De
nombreuses personnes non religieuses considérent les églises comme des lieux ou l'argent est collecté
aupres du public pour réparer le toit qui fuit. Dans de nombreuses régions du monde, la direction de
I'Eglise est en compétition pour accéder au pouvoir et a la richesse. De nombreux sermons consistent a
inciter la congrégation a faire plus, a servir davantage, a donner plus, a assister a plus de réunions et a
s'impliquer davantage. Beaucoup d’autres demandent plus de dévotion, plus de lecture de la Bible,

plus de priére, plus d’évangélisation, plus de sainteté.

Je me demande si, dans notre désir approprié d’étre plus efficaces et plus fructueux, nous avons perdu
confiance dans le pouvoir de bénir les gens. Lorsque les gens quittent nos services en se sentant
inadéquats parce qu'’ils ne répondent pas aux normes attendues d’eux, ils ont le sentiment qu’ils n’ont
pas grand-chose a offrir a leurs amis incroyants. Ils vivent le coeur lourd sous un nuage de
condamnation et ne se sentent pas enclins a inviter leurs heureux amis incrédules a les rejoindre !
D’un autre c6té, les personnes qui quittent nos services rafraichies d’esprit et confiantes dans la
bénédiction de Dieu sur elles entreront dans le monde avec le sourire aux leévres, désireuses de
partager leurs richesses avec les autres. Melchisédek a donné du réconfort et de la bénédiction, sans
rien exiger en retour. Abram donna gratuitement un dixieme de son butin et tous deux partirent en se

réjouissant.

Abraham lui a donné le dixieme de tout.

L'offrande d’Abraham a Melchisédek est la premiére mention d’'une dime dans les Ecritures et est
utilisée par I'auteur pour démontrer la supériorité de Melchisédek sur Abram. Cet incident est parfois
utilisé pour argumenter sur le fondement pré-loi de la dime dans le cadre de la nouvelle alliance. Je
pense que ce raisonnement est erroné a plusieurs égards. Premiérement, il ne s’agit pas d'une
instruction de donner la dime mais d'une offrande unique et gratuite sans aucune indication qu’elle a
été répétée. Deuxiémement, le commandement mosaique de la dime n’est en aucun cas lié a cet
incident dans I’Ancien Testament. Troisiemement, il s’agissait d’'une dime du butin de guerre - une
chose qui n’a plus jamais été exigée ou faite dans ’Ancien Testament. Enfin, les actes antérieurs a la loi

ne deviennent pas automatiquement les principes de la Nouvelle Alliance.

Il y a néanmoins quelques choses intéressantes a noter. Dans la bénédiction, Dieu est proclamé
créateur, et donc aussi propriétaire de toutes les richesses ; Dieu est reconnu comme celui qui a fait
tomber la richesse entre les mains d’Abraham ; et la réponse d’Abraham a la bénédiction de Dieu fut de
lui redonner. De plus, on dit que le peuple a donné a Melchisédek en faisant des dons aux Lévites. De la
méme maniere, nous donnons a Jésus en donnant aux autres. Il s’agit d'un contexte sain pour nos dons

et devrait nous inspirer dans notre générosité.

... Son nom signifie...

Salem, qui signifie paix, était considéré par les Juifs comme I'ancien nom de Jérusalem, comme
I'indique le Psaume. 76:2. Jésus est a la fois roi de justice et de paix. Quel merveilleux roi régner dans

nos vies!



Sans pére ni mére...

Tout Juif qui ne pouvait pas prouver sa généalogie était dit sans pére ni mére.3 Les prétres lévitiques
devaient pouvoir prouver qu'’ils descendaient d’Aaron par leur pere et que leurs meres étaient de
pures Israélites. Cela contraste avec Melchisédek qui a été nommé par Dieu sans égard a son
ascendance. L’absence de toute généalogie enregistrée pour Melchisédek lui confére un sentiment

d’'intemporalité qui fait de lui un type approprié pour le Christ - sans début ni fin.

...comme le Fils de Dieu

Nous notons que Melchisédek est « comme le Fils de Dieu » et non I'inverse. L’argument d’ouverture
concerne la pertinence de Melchisédek comme type du Christ, par opposition a la présentation du

Christ comme étant semblable a Melchisédek.

... prétre pour toujours.

La revendication du sacerdoce éternel de Melchisédek est basée sur le Psaume 110, cité plus loin dans
le chapitre. L’auteur ne veut pas suggérer que Melchisédek n’a jamais eu de pere ou de mere, qu’il n’est
jamais né ni qu’il n’est jamais mort, mais que I'absence de mention de ces choses fait de lui un type
approprié pour le Christ qui n’a ni commencement ni fin. C'est 'ordre de Melchisédek qui demeure

pour toujours et qui s’accomplit dans le ministere du Christ.
Héb 7:4-10

(4) Pensez a sa grandeur : méme le patriarche Abraham lui a donné le dixiéme du butin.! (5) Or, la
loi exige que les descendants de Lévi devenus prétres percoivent la dime du peuple.*—c'est-a-dire
leurs fréres, méme si leurs fréres descendent d'Abraham. (6) Cet homme, cependant, ne faisait pas
remonter sa descendance a Lévi, mais il collecta la dime d'Abraham et bénit celui qui avait les
promesses. (7) Et sans aucun doute, la personne inférieure est bénie par la personne supérieure. (8)
Dans un cas, le dixiéme est collecté par les hommes qui meurent ; mais dans l'autre cas, par celui qui
est déclaré vivant. (9) On pourrait méme dire que Lévi, qui pergoit la dime, a payé la dime par
I'intermédiaire d'Abraham, (10) car lorsque Melchisédek rencontra Abraham, Lévi était encore dans

le corps de son ancétre.

...le patriarche Abraham...

Apreés avoir revu I'histoire de la rencontre d’Abram avec Melchisédek, I'auteur montre maintenant a
quel point cet ancien prétre était grand. Il souligne le fait que méme le patriarche d’Israél, leur pere

fondateur, a donné a Melchisédek un dixiéme du butin.!

3 Voir le commentaire d’Adam Clarke pour les références.

4 Les prétres devaient étre des descendants d'Aaron (un Lévite) et ils collectaient la dime du reste des Lévites.

Les Lévites faisaient office de serviteurs dans le temple et collectaient la dime du reste du peuple.



...les descendants de Lévi...

La Loi reconnait une hiérarchie de statut parmi les descendants d'Abraham descendant par les prétres
(descendants par Aaron. Voir v. 11) aux Lévites, au reste d'Israél. Melchisédek est placé au-dessus

d’Abraham en termes de statut.

...celui qui avait les promesses.

Abraham était celui a qui Dieu avait donné les promesses par lesquelles le monde entier serait béni.
Pourtant, il honorait toujours la supériorité de Melchisédek par le biais de sa dime. Voici un modeéle
d’humilité chez un homme suprémement oint, démontré a nouveau plus tard en offrant le choix de la

terre a Lot.

...déclaré vivant.

La base de cette affirmation selon laquelle Melchisédek est déclaré vivant semble reposer sur le silence
de la Genése sur la mort de Melchisédek. C'est peut-étre aussi basé sur le serment du Psaume 110:4. A
notre avis, ce n’est peut-étre pas un argument tres satisfaisant, mais tout au long de I'auteur, 'auteur

pense en réalité a Jésus qui vit éternellement et pour qui Melchisédek est un type.
Héb 7:11-19

(11) Si la perfection avait pu étre atteinte grace au sacerdoce lévitique (car sur cette base la loi était
donnée au peuple), pourquoi était-il encore nécessaire qu'un autre prétre vienne - un dans l'ordre
de Melchisédek, et non dans l'ordre d'Aaron ? ? (12) Car quand il y a un changement dans le
sacerdoce, il doit aussi y avoir un changement dans la loi. (13) Celui dont ces choses sont dites
appartenait a une autre tribu, et aucun de cette tribu n'a jamais servi a I'autel. (14) Car il est clair
que notre Seigneur est descendu de Juda, et a propos de cette tribu, Moise n'a rien dit au sujet des
prétres. (15) Et ce que nous avons dit est encore plus clair si un autre prétre comme Melchisédek
apparait, (16) celui qui est devenu prétre non pas sur la base d'une réglementation relative a son
ascendance mais sur la base du pouvoir d'une vie indestructible. (17) Car il est déclaré : « Tu es
prétre pour toujours, selon I'ordre de Melchisédek.” (18) L'ancien reglement est écarté parce qu'il
était faible et inutile (19) (car la loi n'a rien rendu parfait), et une meilleure espérance est introduite,

par laquelle nous nous rapprochons de Dieu.

Si la perfection avait pu étre atteinte...

Apreés avoir établi que Melchisédek était supérieur au sacerdoce 1évitique et que Jésus a été déclaré
prétre par Dieu dans sa lignée, I'auteur examine maintenant les raisons et les conséquences de ce fait.
La raison en est que la perfection, c’est-a-dire la restauration durable de la communion avec Dieu, était

inaccessible grace au sacerdoce lévitique.



Comme indiqué précédemment,’ le mot biblique traduit par perfection est utilisé pour décrire quelque
chose qui accomplit pleinement son objectif. Cela ne veut pas dire qu'’il est parfait a tous points de vue.

Ainsi la Loi est décrite comme parfaite, méme si elle ne peut pas nous rendre parfaits.:

“La loi du Seigneur est parfaite, elle ravive I'dme. Les statuts du Seigneur sont dignes de confiance,

ils rendent sages les simples. » (Ps. 19:7)
“Ainsi donc, la loi est sainte, et le commandement est saint, juste et bon. (Ro 7:12)

Plus tard (v18), l'auteur qualifie cette méme loi de « faible et inutile ». Le fait est qu’en soi, la Loi est
parfaite, elle accomplit pleinement le but pour lequel Dieu I'a donnée. Mais quant a notre position
aupres de Dieu, elle est faible et inutile. Cela ne peut pas nous amener a accomplir notre objectif donné
par Dieu. Nous ne pouvons pas étre rendus parfaits par la Loi. Mais ce n’est pas qu’on ait découvert,

apres des centaines d’années, que la Loi n’avait pas atteint son objectif. Loin de 1a!
“Nous savons que la loi est bonne si on l'utilise correctement.” (1Ti 1:8)

Le but de la Loi est de nous amener a Christ qui seul peut nous amener a une communion

ininterrompue avec Dieu. Dans ce but, il est parfait, mais une fois son but atteint, il ne sert plus a rien.

... un changement de la loi.

Jésus était de la tribu de Juda. La Loi dit que les prétres doivent étre des descendants d'Aaron ;iln'y a
aucune disposition dans la loi permettant a un Judéen de devenir prétre. Ainsi, pour que Dieu nomme
Jésus prétre, il doit y avoir un changement dans la loi. Il s’agissait bien entendu d’une affirmation

radicale. C’est ce qui a causé tant de problémes aux chrétiens avec les juifs.

L’idée d’'une expiation par la souffrance d’une victime parfaite et innocente n’était pas du tout étrange
ou offensante pour les Juifs. Il n'y a aucune indication dans le Nouveau Testament que les Juifs
trouvaient offensante ou méme surprenante l'idée d’'un Messie souffrant. Le fait que le Christ ait été
crucifié n'a pas empéché les autorités juives d'envisager la possibilité que ses affirmations soient
vraies (Actes 5:39). Précher sur la résurrection n'offensait que les Sadducéens (ils ne croyaient pas a la

résurrection des morts - voir Actes 4:1-2).

Les principes fondamentaux de 'Evangile étaient compatibles avec la Loi et pouvaient étre préchés
parmi les Juifs sans provoquer de graves perturbations. En fait, les affirmations du Christ furent
facilement acceptées par de nombreux dirigeants juifs. Mais les ap6tres insisterent pour aller plus loin.
Ils enseignaient que la loi de Moise avait été accomplie et mise de coté par Christ. Cela a provoqué une
grande offense et attisé I'hostilité qui a conduit au meurtre d’Etienne (voir Actes 6:11,13-14). La
prédication selon laquelle « Jésus changera les coutumes que Moise nous a transmises » était

terriblement offensante pour les Juifs.

Il est compréhensible que Paul, dans son ministére auprés des Gentils, insiste sur le remplacement de

la Loi, mais pour I'auteur, en faire un élément central de sa lettre aux croyants juifs est un acte

5 Voir au chapitre 6 la section « Jésus rendu parfait par la souffrance » commentant Hébreux 2:10



audacieux et significatif. C'est une question a laquelle I'auteur accorde une attention particuliére dans

ce chapitre et dans les suivants.

...encore plus clair...

Un changement dans la lignée sacerdotale n'est pas prévu dans la loi, qui stipule : « Seuls vous et vos
fils pouvez servir comme prétres pour tout ce qui se passe a l'autel et a l'intérieur du rideau.

Quiconque s’approchera du sanctuaire sera mis a mort. (Nombre 18:7)

Ainsi, quand quelqu’un de la stature de Melchisédek se 1éve et qui est désigné par Dieu, alors il est clair

que la Loi doit étre changée.

...une vie indestructible...

La signification du nouveau sacerdoce ne réside pas simplement dans une succession sans fin protégée

par une loi, mais dans la vie sans fin du prétre qui s'est élevé dans cette nouvelle lignée.

...faible et inutile...

L'auteur n'hésite pas a dire que la Loi, donnée par Dieu a Moise, est inutile ! Paul s’efforce également
de faire valoir le méme point, en particulier dans Romains, Galates et Colossiens. Cela devrait
slirement nous amener a nous demander pourquoi la Loi de Moise recoit encore une telle attention
comme moyen de sanctification dans de nombreuses églises. Ce n’est pas seulement le sacerdoce qui

est mis de c6té, mais toute la Loi, puisque « la loi n’a rien rendu parfait.”

...un meilleur espoir est introduit...

Le sacerdoce lévitique offrait le pardon uniquement pour les péchés involontaires et ne pouvait pas
faire face a la rébellion dans le cceur des hommes déchus. Le sacerdoce de Jésus nous a apporté un
coeur renouvelé et une paix durable avec Dieu - un sujet approfondi dans les chapitres suivants. Cela

nous a permis de nous rapprocher de Dieu, chose signalée et pourtant a jamais interdite par la Loi.

Tout au long de cette lettre, 'auteur s’efforce d’attirer I'attention sur la supériorité du Christ et de son
Evangile et il utilise fréquemment le mot « mieux ». En Christ, nous avons une meilleure révélation
(1:1-4), I'espoir de choses meilleures (6:9), un meilleur espoir (7:19), une meilleure alliance (7:22), un
meilleur sacerdoce (7:28), de meilleures promesses (8:6), de meilleurs sacrifices (9:23), de meilleurs
biens (10:34), un meilleur pays (11:16), une meilleure résurrection (11:35), un meilleur héritage
(11:40) et un meilleur mot (12:24).

Jésus a apporté un meilleur espoir de restaurer notre relation avec Dieu. Les prétres lévitiques ont
apporté le pardon temporaire et partiel des péchés, tandis que Jésus nous apporte le salut éternel et

total.

Héb 7:20-28

(20) Et ce n'était pas sans serment ! D’autres sont devenus prétres sans préter serment, (21) mais il

devint prétre par serment lorsque Dieu lui dit : « Le Seigneur a juré et ne changera pas d'avis : "Tu es

nn

prétre pour toujours.”” (22) Grace a ce serment, Jésus est devenu le garant d’'une alliance meilleure.



(23) Aujourd'hui, ces prétres sont nombreux, car la mort les a empéchés de continuer a exercer leurs
fonctions.; (24) mais parce que Jésus vit éternellement, il a un sacerdoce permanent. (25) C'est
pourquoi il peut sauver completement ceux qui s'approchent de Dieu par lui, car il vit toujours pour
intercéder pour eux. (26) Un tel souverain sacrificateur répond a nos besoins : quelqu'un qui est saint,
irréprochable, pur, mis a I'écart des pécheurs, exalté au-dessus des cieux. (27) Contrairement aux
autres grands prétres, il n’a pas besoin d’offrir des sacrifices jour apres jour, d’abord pour ses propres
péchés, puis pour ceux du peuple. Il s'est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes lorsqu'il s'est
offert. (28) Car la loi établit comme grands prétres des hommes faibles ; mais le serment, qui a été

prononcé apres la loi, a désigné le Fils, qui a été rendu parfait pour toujours.”

...pas sans serment!

Ici, nous rencontrons encore un autre serment de Dieu. Cette fois concernant Jésus. Comme
précédemment, I'auteur souligne le caractére immuable du serment. Il est clair qu'un sacerdoce

nommeé par le serment de Dieu remplace un sacerdoce établi sans serment.

...la garantie d’une meilleure alliance.

Le Temple et ses sacrifices quotidiens continus étaient au cceur de I’Ancienne Alliance et au cceur de
I'identité d’Israél. La perte de leur foyer et de leurs moyens de subsistance pendant I'exil a été
suffisamment traumatisante pour eux, mais c’est la perte du temple qui les a vraiment secoués. La
vision d’Ezéchiel du tréne de Dieu sur ces immenses roues vivantes était I'assurance de Dieu pour eux
qu’ll les accompagnerait dans leur exil - le trone de Dieu était devenu mobile ! Depuis leur retour
d'exil, ils avaient continué a vivre sous occupation et dans la peur constante de perdre a nouveau le
temple.6 Osée avait prophétisé : « Car les Israélites vivront longtemps sans roi ni prince, sans sacrifice
ni pierres sacrées, sans éphod ni idole. Ensuite, les Israélites reviendront et chercheront I'Eternel, leur
Dieu, et David, leur roi. Ils viendront en tremblant vers I'Eternel et vers ses bénédictions dans les

derniers jours. (Hos 3:4-5)

Il est presque certain que la lettre aux Hébreux a été écrite avant que les Romains ne détruisent le
temple, mais Jésus avait prophétisé sa destruction. Le sacerdoce lévitique ne pouvait fonctionner sans
le temple et I’Ancienne Alliance en dépendait. En établissant une prétrise permanente en Jésus basée
sur un ministere au ciel plutét que dans un temple terrestre, Dieu avait établi une bien meilleure

alliance avec un service ininterrompu et des accomplissements éternels.

De toutes les manieres imaginables, I'Alliance du sacerdoce de Jésus est meilleure que l'alliance

mosaique qu’elle remplace.

...un sacerdoce permanent.

La premiére amélioration majeure dans le sacerdoce est que Jésus vit éternellement. Il ne s’agit pas

d’une disposition temporaire en attendant le Messie promis. C'est la vraie affaire. Il n’y a plus de

6 Vous pouvez lire les livres des Macchabées dans les apocryphes pour des descriptions vivantes de la lutte pour

maintenir les sacrifices du temple pendant la période inter-testamentaire.



symboles, de types et d'ombres de réalités a venir. Le sacerdoce du Christ est I'accomplissement
éternel de tout ce qui a été préparé et espéré a travers des générations de prétres lévitiques. Le
flambeau, transmis de prétre en prétre a travers les générations, a désormais été remplacé par le Soleil
de Justice. Dans sa lumiére flamboyante, les ombres ont disparu et les torches se sont éteintes. Le

temporaire a été remplacé par le permanent.

...il est capable de sauvegarder complétement...

La deuxiéme amélioration majeure dans le sacerdoce est que Jésus est capable de nous sauver

completement grace a son intercession sans fin.

Sous la Loi, 'expiation du péché dépendait tellement d’une disposition fragile. Il ne traitait que du
péché involontaire et était souvent rendu inutile par les prétres et les rois idolatres. Un bon prétre
peut étre suivi de mauvais fils, comme dans le cas d’Eli. Pendant de longues périodes, la Loi fut
completement oubliée. Le ministere des sacrifices et de 'intercession était imparfait et sporadique. En

revanche, Jésus est capable de nous sauver completement.

Il s’agit d’'une déclaration importante par rapport a notre sécurité éternelle. Son role sacerdotal ne se
limite pas a notre salut initial. Il est capable de nous sauver complétement. Il s’occupe de nos péchés
passés et futurs, continuant d’agir en notre faveur pour assurer notre salut complet et éternel.

L'assurance de notre salut éternel est une vérité que I'auteur souhaite souligner:
“il est devenu la source du salut éternel pour tous ceux qui lui obéissent » (Héb. 5:9)
“il est capable de sauver completement ceux qui s'approchent de Dieu par lui » (Héb. 7:25)

“il est entré une fois pour toutes dans le Lieu Trés Saint par son propre sang, apres avoir obtenu la

rédemption éternelle. (Héb. 9:12)
“par un seul sacrifice, il a rendu parfaits pour toujours ceux qui sont sanctifiés. (Héb. 10:14)

Son intercession est sans fin et son pouvoir salvateur est complet.

...il vit toujours pour intercéder pour eux.

Jésus a intercédé pour ses disciples et pour tous ceux qui croiraient par leur témoignage avant d'aller a

la croix. Il continue pour toujours ce ministere depuis sa place devant le Pere céleste.:

“Le Christ Jésus, qui est mort, et plus encore, qui est ressuscité, est a la droite de Dieu et intercéde aussi
pour nous. » (ROM 8:34)

“Mes chers enfants, je vous écris ceci pour que vous ne péchiez pas. Mais si quelqu’un péche, nous en

avons quelqu’un qui parle au Pere pour notre défense : Jésus-Christ, le Juste.” (1Jn 2:1)

Paul parlait souvent de ses prieres pour les personnes qu'il aimait et nous ne devrions pas hésiter a
faire de méme. C’est merveilleusement encourageant de savoir qu'un ami prie pour vous. Mais
combien il est plus édifiant de savoir que Jésus intercede toujours pour nous ! « Il est capable de
sauver completement ceux qui s’approchent de Dieu par lui, car il vit toujours pour intercéder pour

»

eux.



Méme si nous sentons que nous n’avons pas répondu a notre appel, méme si nous trébuchons souvent
dans le péché, méme si nous ne parvenons pas a maintenir les disciplines spirituelles, méme si notre
zele s’est estompé... Jésus est capable de nous sauver complétement parce qu'il intercéde toujours
pour nous. Si nous ne sommes pas assurés de ce fait, nous nous découragerons facilement et

abandonnerons.

Lorsque les Israélites étaient dans le désert, ils furent troublés par les Amalécites, alors Moise ordonna
a Josué d'aller les combattre pendant qu'il se tenait sur une montagne et intercédait pour eux. Lorsque
Moise resta ferme, Josué I'emporta, mais lorsque ses bras tombeérent de fatigue, Josué fut repoussé.”
C'est le pouvoir de l'intercession divine. Nous faisons face a des ennemis plus redoutables et plus
méchants que les Amalécites alors que Satan cherche a détruire notre foi. Mais Jésus intercéde pour

nous avec une compassion infatigable. Puisqu’ll est pour nous, qui peut prévaloir contre nous ?

Je trouve curieux et plutot frustrant que I'auteur de cette lettre n’explique pas exactement ce qu'’il
entend par « entrer dans le repos de Dieu » et « hériter des promesses ». Nous avons dii faire beaucoup
de travail pour rechercher le contexte de ces idées afin de comprendre ce qu'il avait en téte. Je pense
que le Saint-Esprit a voulu que ce soit le cas, de la méme maniére que Jésus a enseigné en paraboles
afin que « ceux qui ont des oreilles pour entendre puissent entendre ». Le sens des paraboles doit étre
recherché par ceux qui réalisent que Jésus a les paroles de la vie éternelle. Je pense qu’il en va de
méme pour cette lettre. Ceux qui ont une ouie sourde ne persévéreront pas dans la recherche de son
message et n’atteindront pas la maturité. Mais pour ceux qui étudient attentivement les Ecritures et les
prennent a coeur, pour ceux qui sont aux prises avec les difficultés parce qu'’ils voient la lueur d'un
trésor en eux, ils commenceront a faire 'expérience du Saint-Esprit leur révélant les glorieuses vérités
du Christ.

Ici, je crois que c'est exactement une telle vérité. La terre promise du repos est le lieu de paix et de
fécondité ultimes. C’est un lieu d’assurance et de sécurité completes dans la grace salvatrice et la
puissance du Christ. C’est le lieu ol nous connaissons et expérimentons les bénédictions de Dieu
déversées sur nous jour apres jour. Mais alors que nous regardons au-dela de la frontiére vers cette
terre de promesse, nous voyons les géants menagants des passions charnelles, des échecs décevants,
des relations difficiles, des espoirs frustrés et tous les soucis et tentations du monde. Nous sommes
tentés de nous ranger du coté des Israélites et de dire : « nous ne pouvons pas entrer dans le pays.
Nous ne pouvons pas vaincre les géants. Mais il y en a Celui qui intercede pour nous. Il y en a Celui qui
est capable de nous sauver complétement. Il y en a quelqu’un en qui nous pouvons placer notre
confiance pour nous faire avancer dans tout ce que Dieu a pour nous. Il ne se lasse pas et ne se repose
jamais de son ministere en notre faveur. Allons-nous négliger un si grand salut ? Allons-nous laisser
nos ceeurs s’endurcir par I'incrédulité ? Allons-nous échouer dans notre foi et ne pas parvenir au repos
promis ? Pas si nous restons confiants dans le ministére d’intercession de Jésus. Tenons fermement

jusqu’au bout I'ancre de notre espérance.

7Voir les numéros 17



Un tel grand prétre répond a nos besoins ...

Plus tot dans la lettre, 'auteur a parlé de la qualification de Jésus pour le sacerdoce en termes de son

humanité.:

“C’est pourquoi il devait étre rendu semblable a ses freres en toutes choses, afin de devenir un
souverain sacrificateur miséricordieux et fidéle au service de Dieu et de faire I'expiation des péchés du
peuple. (Héb. 2:17)

“Car nous n’avons pas de souverain sacrificateur incapable de sympathiser avec nos faiblesses, mais
nous en avons un qui a été tenté de toutes les maniéres, tout comme nous, mais qui n’a commis aucun
péché. (Héb. 4:15)

Mais maintenant 'auteur parle de Ses qualifications en termes de Sa divinité. Il est complétement pur

et exalté dans sa gloire:

“Le Fils est le rayonnement de la gloire de Dieu et la représentation exacte de son étre, soutenant
toutes choses par sa parole puissante. Apres avoir purifié ses péchés, il s'assit a la droite de la Majesté
du ciel. (Héb. 1:3)

“C’est pourquoi, puisque nous avons un grand souverain sacrificateur qui a traversé les cieux, Jésus, le

Fils de Dieu, tenons fermement a la foi que nous professons. (Héb. 4:14)

En plus de la compassion découlant de son humanité, il possede l'efficacité assurée par sa pureté et

son statut. Il est capable de répondre pleinement a nos besoins en matiére de grand prétre.

Il s'est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes...

Une autre expression préférée de l'auteur est « une fois pour toutes ». Cela signifie la fin des sacrifices

lévitiques qui étaient accomplis plusieurs fois au profit de quelques-uns.
“Il s’est sacrifié pour leurs péchés une fois pour toutes lorsqu’il s’est offert. (Héb. 7:27)

“Il n'est pas entré au moyen du sang des boucs et des veaux ; mais il est entré une fois pour toutes dans

le Lieu Tres Saint par son propre sang, apres avoir obtenu la rédemption éternelle. (Héb. 9:12)

“Mais maintenant, il est apparu une fois pour toutes, a la fin des temps, pour abolir le péché par le

sacrifice de lui-méme. » (Héb. 9:26)

“Christ a été sacrifié une fois pour 6ter les péchés de nombreuses personnes ; et il apparaitra une

seconde fois, non pour porter le péché, mais pour apporter le salut a ceux qui I'attendent. (Héb. 9:28)

“Si c’était possible, n’auraient-ils pas cessé d’étre proposés ? Car les fidéles auraient été purifiés une

fois pour toutes et ne se seraient plus sentis coupables de leurs péchés. (Héb. 10:2)

“Et par cette volonté, nous avons été rendus saints par le sacrifice du corps de Jésus-Christ une fois

pour toutes. » (Héb. 10:10)

Dans le présent passage, 'auteur oppose le besoin constant de sacrifices sous la Loi au sacrifice une
fois pour toutes du Christ. Les anciens sacrifices ne concernaient que les péchés passés et devaient

donc étre renouvelés de jour en jour, mais le sacrifice de Jésus lui-méme traitait de tous nos péchés,



passés et futurs. C’est assez radical et contre-intuitif. Lorsque je peche, je me sens naturellement
coupable jusqu’a ce qu’'un temps « suffisant » se soit écoulé ou que je confesse mon péché devant Dieu.
Mais, dit I'auteur, se sentir coupable de ses péchés est une caractéristique des personnes soumises a la
Loi. (10:2)! La vérité est que je suis déja pardonné pour les péchés que je commets chaque jour. Ils
sont déja réglés, de sorte que je ne me sens pas coupable et ne devrais méme pas me sentir coupable.
Je devrais me sentir attristé par ma faiblesse et pleurer la honte que j'apporte a Christ et le mépris que
je montre pour la merveilleuse vérité et la lumiére de Dieu. Et je devrais me sentir profondément
reconnaissant pour la grace et la miséricorde de Dieu. Mais je ne devrais pas me sentir coupable. Je ne
devrais pas ressentir le sentiment de rejet de Dieu ni craindre son chatiment. Je ne devrais pas penser
que je dois faire quelque chose pour restaurer ma communion avec Dieu. Le Christ 1'a déja fait, une fois
pour toutes. Je peux maintenant m'approcher avec audace du tréne de la grace pour trouver de l'aide

pour ma faiblesse et mes besoins.

Il s'est offert

Un autre contraste avec le sacerdoce lévitique est que Jésus s'est offert lui-méme en sacrifice. La mort
d’un animal ne pourrait jamais remédier de maniere satisfaisante a la punition du péché. Le péché
nous corrompt et nous rend impropres a la communion avec Dieu. La seule punition totalement

satisfaisante pour le péché est la mort du pécheur. Ceci, Dieu I'a fait en Christ:

“Car ce que la loi était impuissante a faire parce qu'elle était affaiblie par la nature pécheresse, Dieu l'a
fait en envoyant son propre Fils a I'image d'un homme pécheur pour étre un sacrifice pour le péché. Et
ainsi il a condamné le péché chez I'homme pécheur, 4 afin que les justes exigences de la loi soient
pleinement satisfaites en nous, qui vivons non selon la nature pécheresse, mais selon I'Esprit. (Ro 8:3-
4)

Notre péché est devenu Son péché et Sa mort était notre mort. Mais alors que pour nous, notre mort
pour le péché aurait été suivie d'une damnation éternelle, pour la mort du Christ sans péché, a été
suivie par la justification, la résurrection et la glorification. La pénalité pour notre péché a maintenant
été payée, « c'est pourquoi il n'y a maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-
Christ, parce que par Jésus-Christ la loi de I'Esprit de vie m'a affranchi de la loi du péché et de la mort »
(Rom. 8:1-2).

...le Fils a été rendu parfait pour toujours.

Christ a été fait un souverain sacrificateur parfait pour toujours. Il est capable d’accomplir pleinement
le role de grand prétre en amenant « beaucoup de fils a la gloire ».” (2:10). Le sacrifice de lui-méme n'a
pas rendu Jésus parfait dans le sens d'étre sans péché car il I'était déja, mais il I'a rendu parfait dans

I'accomplissement de son dessein de sauver les hommes pécheurs pour I'amitié avec Dieu.

Un regard sur les surprises

Il y a une surprise a laquelle nous n’avons pas encore pensé. Cela concerne le sens de « tous » dans « I
s’est sacrifié une fois pour toutes pour leurs péchés ». Cette question concerne la doctrine de

I'expiation qui, sans surprise, est un sujet qui a fait 'objet d’'une attention massive au fil des siecles. Les



arguments détaillés derriere les différentes théories de 1'expiation sont trop longs pour étre traités ici,
mais vous trouverez une discussion plus complete en annexe. 3. Aujourd’hui, le débat est largement

divisé entre universalisme, expiation universelle et expiation limitée.

Universalisme

Universalismes est la croyance que grace a la mort du Christ, la race humaine tout entiere est sauvée.
Ce point de vue était prédominant dans les premiers siécles de 'Eglise, mais fut rejeté par Augustin. De
nos jours, ce point de vue est majoritairement partagé par les catholiques romains, les églises

orthodoxes grecques et russes et les protestants libéraux.

Expiation universelle

La théorie de 'expiation universelle déclare que Jésus est mort pour tous les hommes, pour tous les
temps, qu'ils croient ou non en lui. Sa mort sur la croix était nécessaire pour permettre a tout homme
de se tourner vers Christ et de parvenir a la foi salvatrice. Ainsi, sa mort n’obtient pas le salut pour
tous, mais le met a la portée de tous. C’est la foi d’'un pécheur repentant qui obtient le salut que la mort
de Jésus lui a mis a la disposition. Certaines des écritures les plus convaincantes soutenant ce point de

vue sont:
“Jean a vu Jésus... et a dit : « Regardez, I’Agneau de Dieu, qui enléve le péché du monde ! » (Jean 1:29)

“Car Dieu a tant aimé le monde qu'’il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse

pas mais ait la vie éternelle. (Joh 3:16)

Et il est mort pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus pour eux-mémes, mais pour celui qui

est mort pour eux et est ressuscité.” (2Co 5:14-15)
“... Dieu, qui est le Sauveur de tous les hommes, et spécialement de ceux qui croient.” (1Ti 4:10)
“Car la grace de Dieu qui apporte le salut est apparue a tous les hommes. (Mésange 2:11)

“Il est le sacrifice expiatoire pour nos péchés, et pas seulement pour les nétres mais aussi pour ceux du

monde entier.” (1]n 2:2)
Expiation limitée

La théorie de I'expiation limitée affirme que Jésus est mort uniquement pour ceux qui sont finalement
sauvés. Sa mort obtient le salut pour ceux choisis par Dieu avant la fondation de la terre pour étre
sauvés. Seuls les élus peuvent venir a la foi, seuls les élus peuvent étre sauvés, seuls les élus obtiennent
un bénéfice de la mort de Christ. Ainsi, Christ n'est pas mort pour tous les individus mais pour tous les
élus. La théorie est le résultat d'une chaine d'arguments logiques développés par Calvin dans le 1500’s.
Une partie de I'argument est que si Dieu sait qui Il a choisi pour étre sauvé et que tous les autres sont

déja condamnés, de quelle maniere peut-on dire que Jésus est mort pour eux ? Un autre argument est

8 Strictement, 'universalisme chrétien, par opposition a I'universalisme de toutes les confessions ayant la méme

validité comme moyen de salut.



que si Jésus a pris le chatiment pour les péchés des damnés et qu'ils subissent ensuite le chatiment

éternel apres leur mort, alors leurs péchés ont été payés deux fois.!

Mon avis

Je rejette 'universalisme au motif qu'il rend absurde la distinction faite dans le Nouveau Testament
entre ceux qui sont sauvés et ceux qui subiront la colere a venir.? Je rejette I'expiation limitée parce
gqu'a ma connaissance, il n'y a aucune écriture qui soutient directement la théorie et je ne suis pas
convaincu que nous devrions accorder beaucoup de poids a une théorie qui dépend entierement de la
déduction logique alors que tant d'écritures semblent la contredire. . Je préfére remettre en question la
logique plutot que de chercher des interprétations alternatives de textes qui semblent assez clairs. Je
suppose que Christ est effectivement mort une fois pour toutes et qu'll est le sacrifice expiatoire pour
nos péchés, et pas seulement pour les notres mais aussi pour les péchés du monde entier. (1)Jn 2:2).
Mais seuls ceux qui répondent a ce don de Dieu, par la repentance et la foi, recevront le salut qu’il rend
accessible.

Conclusion

L’argumentation de cette section est assez simple et sa conclusion assez claire:

Jésus a prété serment par Dieu pour devenir un sacerdoce éternel qui surpasse et remplace le
sacerdoce lévitique et la loi sur laquelle il est fondé. Il répond parfaitement a notre besoin.

Questions de discussion et d’application en Hébreux 7

V1 Quelle place prend la bénédiction dans vos relations ?

Comment pouvez-vous devenir une bénédiction pour tous ceux que vous rencontrez ?

V2 Dans quelle mesure étes-vous généreux avec les choses que Dieu vous donne ?

Comment pouvez-vous combattre le message constant du monde : obtenir, obtenir, obtenir ?

De quels biens disposez-vous dont vous pourriez vous débarrasser pour vous offrir une vie plus

simple, moins encombrée et moins stressante ?
Quelles choses ou quel argent pourriez-vous donner aux autres pour les bénir ?

V4 Quelles personnes ou organisations admirez-vous pour le travail qu’elles accomplissent ? Leur

apportez-vous tout le soutien financier et la priere que vous pouvez ?

V7 Avez-vous demandé de la priére, des encouragements et de la formation de disciples a ceux que

vous admirez et souhaitez imiter ?
V18 Etes-vous convaincu que la loi de Moise a été réservée aux croyants ?

Y a-t-il un aspect de votre foi ou de votre pratique qui est encore basé sur la loi ?

9Mat 3:7, 1Thés 1:10



V19 Pouvez-vous expliquer comment la Nouvelle Alliance traite la tentation et les péchés pour un

croyant ?
V25 Avez-vous confiance dans la réalité et I'efficacité de l'intercession indéfectible de Jésus pour vous ?

V26 Avez-vous des besoins auxquels Jésus ne répond pas, selon vous ? Partagez-les avec des amis qui

pourront vous encourager et prier pour vous.

V27 Etes-vous sir que tous vos péchés passés et futurs ont été complétement réglés par Jésus ? Y a-t-il
quelque chose pour lequel vous vous sentez coupable ? Avez-vous besoin de vous repentir, ou de

demander a Dieu la grace de vouloir vous repentir ?

Y a-t-il un verset que vous pourriez mémoriser dans ce chapitre et qui vous encouragerait ?



