Chapitre 10 — L'héritage dépend de la maturité -
Hébreux 6 Partie 1

Des le début, 'auteur a exhorté ses lecteurs a tenir compte des
promesses de I'Evangile et a avancer dans leur foi pour hériter
de tout ce que Dieu a promis. Mais il sait que I'incrédulité est
endémique parmi les Juifs depuis I'époque de Moise. Plus tard
dans le chapitre 6 I'auteur exhorte ses lecteurs « a imiter ceux
qui, par la foi et la patience, héritent de ce qui a été promis ».
Pour cela, ils doivent atteindre la maturité, mais ceux qui restent
des enfants dans la foi sont vulnérables au découragement et
peuvent reproduire I'incrédulité des Israélites dans le désert, se

trouvant empéchés de progresser davantage.

Chapitre Hébreux 6 est 1'un des chapitres les plus controversés
de la Bible. Son interprétation est une énigme qui n’a jamais fait
'objet d’'un consensus général. Pour cette raison, j'ai accordé une
plus grande attention a son interprétation et lui ai consacré deux
chapitres et une annexe, en m'arrétant au verset. 8. Compte tenu
des difficultés, il est encore plus important de maintenir cette
section dans son contexte avec le reste de la lettre. Par
conséquent, je traite les surprises, la structure et I'argumentation

de tout le chapitre au début.
Priere

Essayez d'utiliser le modeéle de priere action de grdce, souvenir,

confiance pendant que vous réfléchissez a ce que vous avez



appris du chapitre aux Hébreux. 5 et j'ai hate d'étudier le

chapitre 6.

Questions et surprises

En commencant par les surprises et les questions, c'est ce qui me

frappe dans le chapitre 6.

V1-2 Quelles sont ces doctrines et pourquoi sont-elles
considérées comme fondamentales ?

Pourquoi I'imposition des mains figure-t-elle dans cette liste ?
V3 Pourquoi Dieu doit-il leur permettre d’avancer ?

V4-6 A qui pense I'écrivain ? Pourquoi leur restauration est-elle

impossible ?

V7-8 Qu’auraient pensé les lecteurs de cette imagerie d'une terre

qui produit des épines et des chardons ?

V9 Quelles choses « accompagnent le salut » ?
V10 Comment Dieu récompensera-t-il la fidélité ?
V11 Quel est cet « espoir » ?

V12 Qu’est-ce qui a été « promis » ?

V13-15 Abraham n’est-il qu'un exemple, ou est-ce la promesse

dont nous devons hériter ?
V16-18 Quelles sont ces deux « choses immuables » ?

V19 Pourquoi dit-il que nous avons « fui » pour saisir I'espérance

qui nous était offerte ?



V20 Pourquoi dit-il que I'espérance est entrée dans le sanctuaire

intérieur ?

V21 Qu’est-ce que tout cela a a voir avec le role de grand prétre
du Christ ?

Arriere-plan

La lecture de fond principale concerne la seconde moitié du
chapitre et sera abordée en partie 2. Pour la premiére moitié du
chapitre, le contexte se trouve a Ps. 65:10 et Isa 5:1-7. Voir aussi
Gén. 3:18, Lév 26:33, Deut. 29:20etf, [sa 5:1-7, 7:23, 32:12f, Jer
25:8ff, Hos 9:6, 10:8, Luc 13:6-8 pour l'utilisation hébraique de
I'imagerie de la terre stérile.

Structure

Ma structure au pinceau moyen pour ce chapitre était:

5:11-6:8 Les Hébreux étaient sourds et risquaient de tomber.

6:9-20 Exhortation a avancer et a hériter des promesses faites a
Abraham.

Ma structure au pinceau fin est:

6:1-3 La nécessité de passer des fondamentaux vers la maturité.
6:4-8 Avertissements sur le danger de chute.

6:9-12 Encouragement a hériter de ce qui a été promis.

6:13-18 Dieu a fait la promesse a Abraham par un serment

immuable.



6:19-20 L’espérance de cette promesse est assurée par Jésus,

notre grand prétre Melchisédek.

En formulant cette structure, j’ai essayé de capturer le flux des
arguments. Ma premiere tentative a été formulée différemment,
sans l'utilisation répétée du mot « promesse » dans les trois
dernieres sections. Mais au fur et a mesure que je travaillais sur
I'argumentation et que je voyais comment le théme de la
promesse se reflétait, j'ai modifié la formulation de ma structure
pour refléter cela. Cela illustre a quel point le processus
d’exégese est itératif. Chaque étape du processus suggére des
modifications aux étapes précédentes qui peuvent nécessiter une
révision. A mesure que la logique du livre se dévoile, nous
devrions revenir en arriere et clarifier, renforcer ou corriger nos

pensées antérieures.

Argument

L’argumentation du chapitre précédent se retrouve de maniére
assez compréhensible dans celui-ci, mais je pense qu'il est temps
de prendre du recul et de voir sa place dans le contexte de tout ce
que nous avons étudié jusqu’a présent. Essayons un nouveau
résumé de I'argument principal des cinq premiers chapitres

maintenant que nous les comprenons beaucoup plus clairement.

Pour ce faire, je vous suggere de relire ces chapitres, en
recherchant le principal argument de connexion. Essayez de
noter les principaux points qui préoccupent 'auteur et les

principaux arguments qu'il utilise. C'est ma tentative:



Chapitre 1: Le Fils est absolument supérieur aux anges a tous

égards.

Chapitre 2: Pourtant, le Fils est venu dans la chair humaine et a
partagé notre humanité afin qu’il puisse nous obtenir le salut

en tant que notre nouveau Souverain Sacrificateur.

Chapitre 3: Mais nous sommes confrontés aux mémes
problémes de dureté de cceur et de besoin de foi que les

Israélites dans le désert.

Chapitre 4: Le but de notre foi est ce méme repos qui a été
promis a Israél dans la terre promise. IIs n’'ont jamais obtenu
le repos durable, mais Jésus a promis le repos éternel a ceux
qui mettent fermement leur foi en lui. Nous devons tirer les
lecons de la lecon israélite et ne pas répéter leurs erreurs.
Approchons-nous plutét du tréne de la grace avec audace par
I'intermédiaire de notre Souverain Sacrificateur, Jésus.
Obtenons de Lui une aide sympathique pour fortifier notre foi
afin que nous puissions entrer et demeurer dans notre repos

confiant en Christ.

Chapitre 5: Nous pouvons étre assurés de son aide
compatissante car, avant d’étre nommé par Dieu comme notre
Souverain Sacrificateur, Jésus a fait son apprentissage complet
en tant qu’homme. L’explication de la nomination de Jésus
comme Grand Prétre dans I'ordre de Melchisédek est une

viande pour laquelle ils ne sont peut-étre pas assez mfrs.



Je n’ai pas essayé d’'inclure tout ce que I'auteur aborde, mais de
distiller I'essentiel de son argument. Ce n’est pas une science
exacte et si je répétais I'exercice dans un mois, je le formulerais
probablement différemment. Néanmoins, je pense que ce résumé
résume l'essentiel de 'argumentation de I'auteur et révele son
cheminement de pensée. Essayons maintenant d'ajuster les

chapitres 6 et 7 la-dessus.

Si nous n'avions pas de chapitre 6, nous ne saurions
probablement pas qu'il manquait. L'argument vient
naturellement de « Nous avons beaucoup a dire sur Melchisédek
» a la fin du chapitre. 5 a « Ce Melchisédek était roi de Salem... » a
I'ouverture du chapitre 7. De plus, chapitre 6, qui interrompt
I'explication sur Melchisédek, semble mieux correspondre au
chapitre 4. Les deux concernent les promesses, les serments et
les exhortations a la foi. C'est presque comme si le chapitre 5
était prématuré. Peut-étre que si l'auteur avait utilisé un
traitement de texte, il aurait échangé les chapitres 5 et 6. Il est
facile de comprendre comment est née cette suite de pensées
légérement alambiquée. Ses références a la réponse sympathique
que nous pouvons attendre de Jésus, notre Souverain
Sacrificateur, conduisent naturellement aux sources de cette
sympathie dans I'expérience terrestre de Jésus. Son esprit juif
réclamait une explication sur la validité de ce sacerdoce, puisque
Jésus n’était pas un Lévite. Mais dés qu'il a commencé cette
explication, il s'est rendu compte qu'elle nécessitait un

traitement beaucoup plus complet que la simple citation du



Psaume. 110. Mais il n'avait pas encore atteint le point culminant
de l'argumentation qu'il exposait depuis le début de la lettre. Il
met donc en attente I'explication sur Melchisédek et revient pour
produire le point culminant de ses exhortations et de ses

avertissements.
Voici donc mon argumentaire pour le chapitre 6:

Vous devez progresser vers la maturité dans votre foi et ne pas
simplement rester dans le terrain familier des doctrines
fondamentales du nouveau croyant. Ceux qui restent des bébés
dans la foi sont vulnérables a tout ce contre quoi nous avons mis
en garde : ne pas croire aux promesses lorsqu’ils sont stressés et
risquer d’aller au-dela du point ou elles peuvent étre restaurées.
Mais nous sommes convaincus que vous imiterez les fidéles, et
non les infidéles, et que vous entrerez dans tout ce que Dieu a
pour vous. Dieu a fait une promesse de bénédiction en fer forgé a
Abraham dont Dieu veut que nous héritions pleinement. Il a

donné Jésus comme Souverain Sacrificateur pour nous aider.

Le détail
Examinons maintenant de plus preés le détail du chapitre 6.
Héb 6:1-3

(1) “Laissons donc les enseignements élémentaires sur le
Christ et passons a la maturité, sans poser a nouveau le
fondement de la repentance des actes qui conduisent a la

mort, et de la foi en Dieu, (2) des instructions sur les



baptémes, I'imposition des mains, la résurrection des morts et

le jugement éternel. (3) Et si Dieu le permet, nous le ferons.

Les enseignements élémentaires

Puisque l'auteur nous encourage a abandonner les
enseignements sur le Christ et a passer a la maturité, je ne
propose pas de les revoir en détail, mais demandons-nous au
moins si nous savons de quelles doctrines il parle et pourquoi il

les considére comme fondamentales. .1

Repentir des actes qui conduisent a la mort

Je trouve vraiment surprenant le choix des mots de l'auteur pour
nommer le premier enseignement élémentaire. J'aurais appelé
cela « le repentir d’avoir ignoré Dieu ». Je pense aux remarques
de John au chapitre 3 de son évangile : « Quiconque fait le mal
hait la lumiére et ne veut pas entrer dans la lumiére, de peur que
ses actes ne soient dévoilés. » Mais I'auteur de I'épitre aux
Hébreux appelle cela « le repentir des actes qui conduisent a la
mort ». L’écrivain ne parle évidemment pas du repentir du

suicide, du tabagisme ou des sports extrémes. Le repentir des

1 Les commentateurs sont divisés quant a savoir si 'auteur fait
référence aux doctrines juives qui sous-tendent le christianisme ou aux
doctrines chrétiennes fondamentales. Les six doctrines se retrouvent
toutes dans les croyances juives contemporaines. Mon point de vue est
qu'il s’agit de doctrines chrétiennes développées a partir de leurs

racines juives.



actes qui pourraient conduire a la mort physique peut étre un
bon conseil, mais il ne s’agit pas d’'un « enseignement

élémentaire sur le Christ ».”

Je me demande comment un chrétien juif du premier siéecle
aurait compris cela. Sous la loi de Moise, un certain nombre
d’actes entrainaient la mort. Il s’agissait du meurtre, du
kidnapping, de la malédiction de la mere ou du pére, de
I'adulteére, de la perversion sexuelle, de 'adoration des idoles, de
la sorcellerie, du blaspheme et du non-respect du sabbat. Est-ce
le repentir de ces actes que l'auteur a en téte ? Cela fait-il partie
des « enseignements élémentaires sur le Christ » ? Cela ne peut
pas étre vrai. Ce n’est pas la repentance de ces quelques choses
qui nous ouvre la voie du salut, mais la repentance de tout ce qui

est contraire a Dieu. L'auteur devait avoir autre chose en téte.

La NIV est minoritaire dans la traduction du grec par « actes qui
conduisent a la mort ». La plupart des traductions s’en tiennent
plus littéralement au grec et contiennent des « ceuvres mortes ».
La différence est significative dans la mesure ou la NIV pointe
vers les conséquences des actes, alors que la traduction littérale

pointe plutét vers I'inutilité des actes.

Cela ouvre la possibilité que la doctrine concerne I'arrét de
I'offrande de sacrifices, qui, selon la Loi, était nécessaire au
pardon des péchés. Elles auraient certainement été considérées
par les chrétiens comme des ceuvres mortes, n'ayant plus

d'utilité ni d'efficacité maintenant que le Christ s'était donné lui-



méme comme « un sacrifice pour le péché, une fois pour toutes
».”2, En effet, méme les Juifs connaissaient la notion d’ceuvres
mortes. Les prophetes les avertirent que les sacrifices sans
véritable repentance étaient des ceuvres mortes ; ils étaient
inefficaces. Jésus a cité a plusieurs reprises Osée disant: « va et
apprends ce que cela signifie : 'Je veux la miséricorde, pas le
sacrifice." » Les Juifs savaient que sans repentance et sans
obéissance, un sacrifice était une ceuvre morte. Jésus leur a
rappelé que sans amour et miséricorde, la stricte obéissance a la
Loi était une ceuvre morte. Apres la résurrection et apres avoir
compris que lors de la crucifixion, le Christ s'est offert comme
l'agneau pascal, les chrétiens ont enseigné que toute dépendance
aux sacrifices mosaiques était désormais des ceuvres mortes.
Alors, est-ce ce que l'auteur a en téte : les juifs croyant en Christ
abandonnant leur ancienne pratique consistant a offrir des

sacrifices pour le péché ?

Plus loin dans la lettre, l'auteur utilise la méme phrase : «
Combien plus encore le sang du Christ, qui, par I'Esprit éternel,
s'est offert sans tache a Dieu, purifiera-t-il nos consciences des
ceuvres mortes, afin que nous puissions servir le Dieu vivant. ! »
(Héb. 9:14) Le fait que l'auteur parle de « nettoyer notre
conscience » des ceuvres mortes m’ameéne a penser que dans les
deux chapitres 6 puis au chapitre 9 il ne pense pas al'ancien

systeme sacrificiel, mais plut6t a la fausse croyance selon

2Héb 7:7



laquelle nous pouvons faire des choses pour nous sauver. Il
aborde non seulement la question des sacrifices mosaiques, mais
aussi toutes les pensées de notre conscience selon lesquelles si
nous faisons telle ou telle chose, Dieu nous acceptera ou
négligera nos échecs - si nous prions davantage, lisons
davantage notre Bible, aimons davantage notre famille et nos
amis, aider davantage les pauvres... Les ceuvres mortes n'étaient
pas seulement un probleme pour les Juifs par rapport a la Loi,
mais elles constituent un probléme quotidien pour tous ceux qui
sont tentés de se tourner vers la qualité de leur propre vie, plutét
que vers la vie et la mort du Christ dans leur recherche de

sécurité en Dieu.

C’est, a mon avis, ce que I'auteur a a I’esprit lorsqu’il parle du
repentir des ceuvres mortes. Je pense a ce pauvre homme trouvé
en train de ramasser du baton le jour du sabbat.3 La punition
pour son acte irréfléchi était un avertissement pour tous ceux qui
essayaient de travailler a leur propre salut. Méme si nous
essayons de prouver notre valeur a Dieu, nous ne serons
toujours pas a la hauteur de ses normes. Mais bien pire que cela,
cela revient a déclarer que nous rejetons la suffisance de sa
provision pour notre salut. La foi qui sauve dépend non pas du

repentir de tout péché connu (qui vient plus tard), mais du

3 Son histoire est enregistrée dans Numbers 15. Nous avons examiné
cela lors de notre étude des Hébreux 4 sous « La signification du

sabbat”



repentir de penser que nous pouvons nous sauver nous-meémes.

C'est le repentir des ceuvres mortes.

... foi en Dieu

Il est si facile de lire les mots « foi en Dieu » en supposant que
nous savons ce que cela signifie, simplement parce que cette
expression nous est tres familiére. Pourtant, je suis frappé par le
fait que nous dissocions si facilement I'idée de foi de la pratique
de la confiance. Cela a toujours été un probléme pour le peuple
de Dieu. Beaucoup de gens semblent penser que s'ils croient que
Dieu existe et qu'il est le créateur souverain de toutes choses, ils
satisfont alors a I'exigence d’avoir la foi. Mais Jacques dit : « Vous
croyez qu'il y a un seul Dieu. Bien! Méme les démons le croient et
frémissent.”4 La question n’est pas de savoir ce que vous dites
croire, mais ce a quoi vous montrez votre confiance. La foi en
Dieu n'est pas une idée intellectuelle mais une réalité pratique.
La foi chrétienne n’est pas un ensemble de doctrines mais une
vie d’obéissance confiante a Dieu et de dépendance a I’égard de
Dieu. Les doctrines fournissent un fondement intellectuel a cette

foi, mais elles ne constituent pas elles-mémes la foi.

Lorsque nous réfléchissons et enseignons sur la foi en Dieu, nous
devrions avant tout penser en termes de confiance vivante et non
de doctrine correcte. Nous prendrons suffisamment soin de

notre doctrine lorsque nous prendrons suffisamment soin de

4Jas 2:19



notre vie, mais l'inverse n’est pas nécessairement vrai.
L’enseignement élémentaire sur la foi en Dieu consiste a vivre
notre confiance que Dieu est absolument bon, completement
aimant, d’'une sagesse insondable, totalement souverain et d'une
miséricorde incommensurable.5 Qui, sensé, ne ferait pas
confiance a un tel Dieu et ne lui obéirait pas ? Pourtant, beaucoup
de ceux qui professent la « foi » sont loin de vivre réellement
comme s'ils faisaient confiance a Dieu. C’est un exercice des plus
enrichissants que de faire une étude approfondie de la dignité de

Dieu.

...instruction sur les baptémes

Jean-Baptiste n'a pas inventé le baptéme. C'était déja une
exigence établie pour les convertis au judaisme d'étre
completement immergés dans l'eau et les Juifs devenus
rituellement impurs se baptiseraient également eux-mémes.®.
Les Pharisiens avaient introduit la pratique du lavage rituel
avant les repas’. Les archéologues ont découvert des bains de
baptéme, appelés mikvés, attachés a de nombreuses maisons

datant de I'époque de Jésus, ce qui indique qu’il s’agissait d'un

511 est, bien sir, bien d’autres choses aussi, y compris une jalousie

inextinguible et une justice incorruptible.
6 voir par exemple Le 17:15

7Voir MK 7:4 “Quand ils reviennent du marché, ils ne mangent que s'ils

se lavent (Gk Baptise).”



bain complet et non seulement d'un simple lavage des mains.
C'était le but des jarres a eau mentionnées dans le récit des noces
de Cana dans Jean 4. Il était également devenu courant que les
rabbins baptisent leurs disciples. En raison de 'utilisation
répandue du baptéme a différentes fins, il était important que les
chrétiens soient correctement informés sur la place du baptéme
dans la foi. Le fait que le terme soit au pluriel suggére que le
baptéme d'eau et le baptéme d'esprit sont en vue et peut-étre
d'autres questions connexes telles que le baptéme pour les

morts, que Paul mentionne dans sa lettre aux Corinthiens.8

... I'imposition des mains

Je doute que beaucoup d’entre nous incluraient 'imposition des
mains parmi la liste des doctrines de base essentielles pour un

nouveau croyant. Je I'échangerais contre I'amour, l'unité, le

81Co 15:29 “Or, s’il n’y a pas de résurrection, que feront ceux qui sont
baptisés pour les morts ? Siles morts ne sont pas ressuscités, pourquoi
les gens sont-ils baptisés pour eux ? Personne ne sait avec certitude a
quoi Paul faisait référence. Mais nous savons qu’au premier siécle, le
baptéme dans I'Eglise était considéré comme essentiel pour entrer dans
la famille du Christ. C'est pourquoi il y avait une grande inquiétude
pour ceux qui étaient parvenus a la foi, mais mouraient avant le
baptéme, soit par martyre, soit par accident, soit par des causes
naturelles. Je suppose qu'une pratique est apparue consistant a

baptiser un parent proche comme mandataire dans ces cas-la.



service ou la priere, ou je les regrouperais sous la rubrique des
disciplines spirituelles. Alors, qu’est-ce qui est si important pour
I'auteur dans I'imposition des mains ? Pour un Juif, le terme
aurait deux significations : la pratique consistant a imposer les
mains sur une chévre ou un agneau sacrificiel pour déposer
symboliquement son péché sur I'animal et ainsi étre purifié du
péché.’, et les moyens de transmettre une bénédiction!?, Dans la
foi chrétienne, I'imposition des mains était utilisée pour
transmettre la guérison, le baptéme du Saint-Esprit et les dons
du Saint-Esprit. Il ressort clairement des lettres de Paul que la
présence et I'action du Saint-Esprit dans la vie des gens et dans
les églises étaient cruciales et évidentes. En effet, c’est le
déversement du Saint-Esprit promis qui marque la venue de la
nouvelle Alliance. C’est peut-étre pour cette raison que
I'imposition des mains est considérée comme si fondamentale.
C'était le moyen par lequel le Saint-Esprit était communiqué a

1'Eglise et a chaque croyant. Sans la présence évidente et I'action

9 Le 16:21 “Il doit poser ses deux mains sur la téte du bouc vivant,
confesser dessus toute la méchanceté et la rébellion des Israélites, tous

leurs péchés, et les mettre sur la téte du bouc.”

10 Soit de maniére informelle, comme Isaac bénissant Jacob, soit

formellement comme lors de I'ordination des prétres.



puissante du Saint-Esprit, 'Eglise pourrait difficilement

prétendre étre vivante.ll

...la résurrection des morts

La résurrection des morts n’est pas une doctrine que j’ai
beaucoup entendu enseigner, voire pas du tout. Nous sommes
beaucoup plus susceptibles d’entendre parler de la vie éternelle,
mais les deux ne sont pas identiques. Les Grecs de I'époque de
Platon, bien avant Jésus-Christ, croyaient a la vie éternelle. La
plupart des gens semblent croire a la vie éternelle. La plupart
croient que leur ame survivra apres leur mort. Ils croient qu’ils
ne feront qu’un avec la nature, ou qu'’ils ne feront qu'un avec
Dieu, ou qu'ils reviendront comme quelqu’un d’autre, ou qu'ils
vivront simplement heureux pour toujours dans un état spirituel
dans un monde spirituel qu’ils appellent le paradis. Mais ce n’est
pas la la doctrine chrétienne de la résurrection des morts. Les
juifs et les chrétiens croient que dans le futur, aprés la mort, ily

aura une grande résurrection de tous ceux qui sont morts, puis

11 Voir par exemple Gal 3:3, “Es-tu si stupide ? Apres avoir commencé
avec I'Esprit, essayez-vous maintenant d’atteindre votre objectif par

I'effort humain ?”



un grand jugement.12 De plus, il s’agit d’'une résurrection
physique et corporelle. Le jour du jugement ne comprendra pas
des armées d’ames jugées, mais des armées d’ames incarnées, de
vraies personnes physiques. Quand I'Apocalypse parle de la terre
abandonnant les morts?3, il ne s’agit pas d’ames désincarnées. Au
coeur du témoignage du Nouveau Testament se trouve la
résurrection physique de Jésus comme prémices d’'une grande

moisson. Paul fait de grands efforts pour enseigner la

12 Des allusions a la résurrection se trouvent dans diverses écritures de
I’Ancien Testament, méme dés Job, considéré comme le livre le plus
ancien. Voir I'emploi 14:7-15;19:15-27. Voir aussi PS 16:8-11;49:14-
15;73:23-26, Est un 25:6-8;26:19;53:10-12, Hos 13:14. Il est clairement
indiqué pour la premiére fois dans Dan 12:2 “Des multitudes qui
dorment dans la poussiére de la terre se réveilleront : les uns pour la
vie éternelle, les autres pour la honte et le mépris éternel. Daniel a
également parlé du Jour du Jugement «...I’Ancien des Jours s’est assis...
La cour s’est assise et les livres ont été ouverts.» (Da 7:9-10). La
doctrine de la résurrection s’est développée rapidement entre ’Ancien
Testament et la naissance du Christ (voir par ex. 2 Macc 7) mais les

Sadducéens ne l'accepterent pas. Voir Luc 20:27et suiv.

13 Concernant 20:13 “La mer rendit les morts qui s'y trouvaient, et la
mort et 'Hadeés rendirent les morts qui s'y trouvaient, et chacun fut

jugé selon ce qu'il avait fait.”



résurrection physique des morts.14 Il est vrai que le corps
ressuscité n’est pas le méme que celui qui est mort. Paul dit: « Le
corps semé est périssable, il ressuscite impérissable ; il est semé
dans le déshonneur, il ressuscite dans la gloire ; on le seme en
faiblesse, on le 1éve en puissance ; il est semé corps naturel, il est
élevé corps spirituel.”15 Mais le grand point de la prédication
selon laquelle Christ est physiquement ressuscité des morts
comme prémice d'une multitude est qu’il y aura une résurrection
physique. Mais ce qui ressort également clairement du Nouveau
Testament, c’est que cette résurrection n’a pas lieu
immédiatement apres la mort. Il y a quelque chose entre la mort
et la résurrection. Les morts attendent la résurrection. A la venue
du Christ, les morts en Christ ressusciteront.16 En attendant, ils
sont avec le Seigneur au paradis, adorant Dieu consciemment et

attendant la résurrection lorsqu'ils recevront leur nouveau

14 Voir 1Cor 15. Dans v20 il dit : « Christ est en effet ressuscité des
morts, les prémices de ceux qui se sont endormis. » [l n'a pu passer que
trois sabbats a implanter I'église de Thessalonique avant de devoir
partir, pourtant les deux lettres adressées a cette église montrent qu'il

leur a longuement enseigné le retour du Christ et la résurrection.
15 1Cor 15:42-44

16 1Thés 4:16. Seuls les chrétiens sont ressuscités au retour du Christ.
C'est la premiere résurrection ou les chrétiens seront jugés (Apoc. 20:4-
6, 22:12). Puis, le jour du jugement, les incroyants sont ressuscités et

jugés. (20:13-15).



corps. Le Nouveau Testament parle fréquemment de semer dans
cette vie et de récolter dans les nouveaux cieux et la nouvelle
terre apres la résurrection des morts. Tout comme nos corps
sont semés dans notre mort, ainsi toute notre foi, notre amour et
nos bonnes ceuvres sont semés pour une future grande récolte.
C’est pourquoi nous devons tout faire « comme pour le Seigneur
» et prendre soin de la maniere dont nous construisons. La vie, ce
n’est pas simplement attendre le ciel, c’est semer pour I'éternité.
La résurrection des morts est une doctrine fondamentale d'une
grande importance et signification. Si cela n’est pas compris et
vécu, il est peu probable que nous soyons préts a atteindre la

maturité.

... jugement éternel.

Le dernier fondement fondamental évoqué par 'auteur est le
jugement éternel. Le Nouveau Testament est tres clair sur le fait
qu’il ne s’agit pas simplement de trier les brebis des chevres.
Paul écrit : « Car nous devons tous comparaitre devant le
tribunal du Christ, afin que chacun recoive ce qui lui est dii pour
les choses qu'il a faites pendant qu'il était dans le corps, qu'elles
soient bonnes ou mauvaises.” (2Cor 5:10) Plus t6t dans Hébreux,
nous lisons : « Rien dans toute la création n’est caché aux yeux de
Dieu. Tout est découvert et mis a nu devant celui a qui nous

devons rendre compte » (Héb. 4:13).

Les évangéliques ont tendance a se méfier beaucoup de parler de

bonnes ceuvres, de peur que quiconque pense qu’ils peuvent



gagner leur salut. Il est certainement vrai que nous ne pouvons
pas mériter le pardon de Dieu et que nous dépendons
entierement de sa grace, mais nous serions insensés d’ignorer ce
que dit le Nouveau Testament sur la place des bonnes ceuvres. A
la plupart des églises abordées dans les premiers chapitres de
I’Apocalypse, Jésus dit : « Je connais vos ceuvres. » C'est sur la
base de nos ceuvres, et non sur l'exactitude de nos doctrines, que
les chrétiens sont jugés. Le jugement entrainera une récompense
ou une perte selon nos ceuvres. Jésus a dit : « Ne vous amassez
pas de trésors sur la terre, ou les mites et la rouille détruisent, et
ou les voleurs percent et dérobent. Mais amassez-vous des
trésors dans le ciel, ou les mites et la rouille ne détruisent pas, et
ou les voleurs ne pénétrent pas et ne dérobent pas. Car la ou est
ton trésor, la aussi sera ton ceceur. Dans I’Apocalypse, nous lisons
: « Bienheureux les morts qui meurent désormais dans le
Seigneur. » « Oui, dit I'Esprit, ils se reposeront de leur travail, car
leurs ceuvres les suivront » (Ap. 14:13). L’éternité conservera ce
que nous y avons investi dans cette vie. La doctrine du jugement

éternel est d’'une importance éternelle.

Et si Dieu le permet, nous le ferons.

Il semble étrange que Dieu doive permettre a un croyant
d'accéder a la maturité, mais l'auteur a mis en garde a plusieurs
reprises contre la négligence de 1'Evangile et I'incrédulité,
rappelant aux lecteurs que Dieu a prété serment contre les
Israélites incroyants, empéchant toute une génération d'entrer

dans le monde. terre promise. L’auteur croit clairement qu'’il est



possible que Dieu préte serment pour empécher la progression
des chrétiens persistants incrédules et désobéissants. Il est donc
bien nécessaire que Dieu nous permette d’avancer vers la

maturité.
Héb 6:4-8

(4) 1l est impossible a ceux qui ont été une fois éclairés, qui ont
golité au don céleste, qui ont eu part au Saint-Esprit, (5) qui
ont gotité la bonté de la parole de Dieu et les puissances du
siécle a venir, (6) s'ils tombent, ils doivent étre ramenés a la
repentance, car, a leur perte, ils crucifient a nouveau le Fils de
Dieu et le soumettent a la disgrace publique. (7) La terre qui
s'abreuve sous la pluie qui tombe souvent sur elle et qui
produit une récolte utile a ceux pour qui elle est cultivée recoit
la bénédiction de Dieu. (8) Mais les terres qui produisent des
épines et des chardons ne valent rien et risquent d’étre

maudites. A la fin, il sera briilé.

Dans ce passage, 'auteur s’inquiéte d’un certain type de croyant
qui peut étre vulnérable a I'abandon. Certains commentateurs
ont essayé de dire que ce passage parle de gens qui s’égarent
parce qu'ils sont de faux croyants. Mais 'auteur mentionne cinq

signes authentifiants de la foi du croyant.

... ceux qui ont été autrefois éclairés

La lumiére est un symbole de salut bien établi. Jésus a parlé de la

nécessité d’avoir notre corps « plein de lumiére » et s’est décrit



comme « la lumiére du monde ». Paul a écrit : « Vous étes tous
des fils de la lumiere et des fils du jour. Nous n’appartenons ni a
la nuit ni aux ténebres. Et plus loin dans cette lettre, I'auteur écrit
: « Souvenez-vous de ces premiers jours apres avoir été éclairés,
lorsque vous avez tenu bon dans un grand combat face a la
souffrance.”l” Dans le Nouveau Testament, étre éclairé signifie

étre enfant de Dieu ; pour étre sauvé.

... qui ont goiité au don céleste

“Golité au don céleste » rappelle le Ps 34:8 “Gofitez et voyez que
le Seigneur est bon... » Le don céleste n’est pas précisé, mais on
peut supposer qu'il ne s’agit pas du Saint-Esprit, puisqu’il est
mentionné séparément. Jésus a dit : « Je suis le pain vivant
descendu du ciel. Si quelqu'un mange de ce pain, il vivra
éternellement. Ce pain est ma chair, que je donnerai pour la vie
du monde. Il se peut que l'auteur ait a I'esprit le don du corps et
du sang de Jésus partagé dans la fraction du pain. On a accordé a
cela bien plus d'importance qu’on ne le trouve souvent

aujourd hui.

Pierre a écrit : « Comme des nouveau-nés, aspirez au lait spirituel
pur, afin que par lui vous puissiez grandir dans votre salut,

maintenant que vous avez goiité que le Seigneur est bon.”18

17 Merci 11:34ff, Jn 8:12, 1Eme 5:5, Héb 10:32. Voir aussi : Jn. 1:9, Eph
5:8-14, 1 Animal de compagnie 2:9

18]n 6:51, 1Pé 2:1-3



Pierre parle ici de bien plus que de la fraction du pain. Il inclut
toute la gamme des bénédictions qui découlent de la foi en
Christ.

En gardant a 'esprit que « ciel » était un euphémisme courant
parmi les Juifs pour désigner « Dieu », nous pouvons lire
I'expression de I'épitre aux Hébreux comme « qui ont gotité le
don de Dieu ». Le don de Dieu est une expression qui revient
fréquemment dans le Nouveau Testament et qui est résumée par
Paul dans Ro 6:23 “Car le salaire du péché, c'est la mort, mais le
don de Dieu, c'est la vie éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur.
Il semble probable que 'auteur avait a I'esprit un large éventail
de bienfaits du salut. Quoi que I'auteur entende par don céleste, il

veut sirement dire que la grace salvatrice a été appréciée.
... qui ont partagé le Saint-Esprit

Partager I'expérience personnelle du Saint-Esprit est un signe
certain du salut de la Nouvelle Alliance. Il a été promis par les
prophétes et sa présence en nous est une garantie de notre
héritage en Christ.1 Dans les écrits de Paul, la présence du Saint-

Esprit est le signe authentifiant du salut.20

19 Eph 1:13-14 “Ayant cru, vous avez été marqués en lui d'un sceau, le
Saint-Esprit promis, qui est un dép6t garantissant notre héritage

jusqu’a la rédemption de ceux qui sont la possession de Dieu.”

20 Pour une défense compléte de cette affirmation, voir Fee, « La

présence habilitante de Dieu.”



...qui ont goité la bonté de la parole de Dieu

Paul dit que 1'Evangile est voilé et une folie pour ceux qui
périssent.2! Golter et voir que la parole de Dieu est bonne est un

autre signe de salut.

... et les pouvoirs de I'ére a venir

Lorsque Jean-Baptiste envoya ses disciples vers Jésus pour lui
demander : « Etes-vous celui qui devait venir, ou devons-nous
attendre quelqu'un d'autre ? Jésus répondit : « Retourne et
rapporte a Jean ce que tu entends et vois : les aveugles voient, les
boiteux marchent, les 1épreux sont guéris, les sourds entendent,
les morts ressuscitent et la bonne nouvelle est annoncée aux
pauvres. .» Telles étaient les puissances du siécle a venir qu’Isaie
avait prophétisées, 22 et qui, comme l'auteur 'a souligné dans
Hébreux 2:4, Depuis lors, on en a été témoin dans 1'église. Gotiter
aux puissances de I'ere a venir, ce n’est pas seulement les avoir
observées chez les autres, mais les avoir expérimentées par soi-

méme.

L’utilisation des mots « partage » et « dégustation » indique-t-elle une

expérience incompléte ?

Certains ont avancé que 'auteur décrit des personnes qui

semblent sauvées, mais qui ne sont pas en réalité parvenues a

211 Cor 1:18, 2 Cor 4:3

22 Mont 11:3-5, Est un 35:5-6



une foi pleinement salvatrice. Ils suggérent que l'illumination
peut indiquer un peu de lumiére et que la dégustation n’est pas
une consommation ; (quelque chose peut étre go(ité puis craché)
; et ce partage peut étre incomplet. Mais ce n’est pas l'usage de
ces expressions dans le Nouveau Testament. En Hébreux 2:9
Lorsque l'auteur écrit que Jésus a gotité la mort pour tout le
monde, il ne veut pas dire que ce n'était qu'une mort partielle !
Le partage n’est pas non plus utilisé dans un sens partiel dans les

endroits suivants ou le méme mot grec est utilisé:
Héb 3:1 “...saints freres, qui partage a l'appel céleste...”

Héb 3:14 “Nous sommes parvenus a partager le Christ si nous
maintenons fermement jusqu'a la fin la confiance que nous

avions au début.”

Héb 12:8 “Mais si vous n’avez pas de chatiment, dont tous sont

»

devenus participants*...

Rien n’'indique ici que I'auteur décrit de faux croyants, mais
plutdt qu’il essaie de souligner a quel point ces personnes sont
completement sauvées et qu’elles ont été témoins de la réalité du

Christ dans leur vie.

...s'ils tombent, pour étre ramenés a la repentance,

Nous sommes au milieu d'une phrase assez longue. Simplifions

les choses pour voir ou nous allons:

“Il est impossible que les [chrétiens] qui ont chuté soient

ramenés a la repentance.”



Tomber

Parce que ce verset est si controversé depuis des siecles, nous
devons I'examiner avec attention. Considérons d’abord la
signification de tomber. Le mot grec traduit par tomber
n'apparait qu'ici dans Hébreux. 6:6 mais sa racine se décline en
deux autres versions : fall et fall from. Le mot traduit chute se
produit 88 fois. Parmi ceux-ci, ceux relatifs a notre sujet sont

ceux-ci:

“Je demande encore une fois : ont-ils trébuché au point de ne
plus pouvoir se rétablir ? Pas du tout! Au contraire, c’est a cause
de leur transgression que le salut est venu aux paiens pour
rendre Israél jaloux. (ROM 11:11)

“Et ne vous plaignez pas, comme certains d’entre eux I'ont fait, et
ont été tués par I'ange destructeur. Ces choses leur sont arrivées
a titre d'exemples et ont été écrites comme des avertissements
pour nous, sur qui I'accomplissement des siécles est venu. Donc,
si vous pensez tenir bon, faites attention a ne pas tomber.!” (1Cor
10:10-12)

“Et contre qui était-il en colere pendant quarante ans ? N'était-ce
pas ceux qui ont péché, dont les corps sont tombés dans le désert
? (Héb. 3:17)

“Faisons donc tous nos efforts pour entrer dans ce repos, afin
que personne ne tombe en suivant leur exemple de
désobéissance. (Héb. 4:11)



“Mais surtout, mes fréres, ne jurez ni par le ciel, ni par la terre, ni
par aucun autre serment ; mais votre oui doit étre oui, et votre
non, non, afin que vous ne tombiez pas sous le jugement. (Jas
5:12 NAS95)

Toutes les citations, sauf la derniere, appliquent le mot a
I'exemple d’Israél qui est tombé mais n’a pas été coupé de
I'alliance de Dieu. Il n’est jamais utilisé pour parler d’apostasie.
Méme chez les Romains 11 Paul I'utilise pour décrire une surdité

temporaire a I'Evangile parmi les Juifs.

Le mot grec traduit par chute de ou échec se produit 17 fois.

Parmi ceux-ci, ceux relatifs a notre sujet sont ceux-ci:

“Vous qui essayez d’étre justifiés par la loi, vous avez été éloignés

de Christ; vous avez perdu la grace. (Géorgie 5:4)

“C'est pourquoi, chers amis, puisque vous le savez déja, soyez sur
vos gardes afin de ne pas vous laisser entrainer par l'erreur des
hommes sans loi et de ne pas tomber de votre position siire.”
(2Pé 3:17)

“Rappelez-vous de la hauteur d'ou vous étes tombé ! Repends toi
et fais les choses que tu faisais en premier. Si vous ne vous
repentez pas, je viendrai vers vous et j'enleverai votre chandelier

de sa place. (Concernant 2:5)

Un autre mot traduit par « chute » est utilisé par Jésus pour
décrire ses disciples qui I'ont renié aprés son arrestation et aussi

pour décrire ceux de la parabole des sols et a la fin des temps qui



chutent a cause de la persécution. Paul utilise le méme mot pour

décrire les chrétiens qui tombent dans le péché.

Dans tous les cas ou l'idée de chute est liée a la foi, elle fait
référence a ceux qui tombent de ce qu’ils avaient et qui ont
besoin de retourner a la foi et a I'obéissance. Aucun de ces mots
ne signifie nécessairement I'apostasie, mais plut6t le manque de
foi ou d’obéissance. Dans chaque cas, il s'applique a ceux qui
risquent de perdre leur réputation dans la foi. IIs trébuchent,
mais pas au-dela du repentir et du rétablissement. Cela
démontre simplement que dans 1Dans le christianisme du e
siécle, il était courant de parler de chrétiens tombant dans leur
foi sans aucune suggestion de perte du salut ou d'impossibilité
de restauration. Mais dans Hébreux 6:6 nous avons une variante
du mot non utilisée ailleurs dans le Nouveau Testament et avec
elle un avertissement selon lequel la restauration a la repentance

est impossible.

Apostasie ou paresse ?

Parce que l'auteur dit que la restauration est impossible,
Hébreux 6:6 a généralement été interprété comme signifiant que
les chrétiens qui se détournent de la foi et nient le Christ comme
Sauveur perdent leur salut et ne peuvent pas étre restaurés.
Certes, la question de la restauration des croyants apostats (ceux
qui ont renoncé a leur foi) était un probléme majeur pour I'Eglise
primitive qui a souffert de graves persécutions, mais je ne pense

pas que ce soit la le sujet de préoccupation ici. Le contexte,



exposé dans les chapitres d'Hébreux 2-5, n'est pas une
persécution?3 ou le renoncement a la foi mais plutot la paresse et

I'endurcissement des coeurs a cause du péché.

Infidélité a répétition

L'expression « ramenés » ou « les renouveler a nouveau » donne
une indication d'une chute et d'un renouveau répétés dans le
passé, qui ne peuvent plus se répéter. Peut-étre que cela est
également évoqué dans les versets 7 ou il dit « la pluie tombe
souvent », suggérant les appels répétés de Dieu. C'était
certainement I'histoire des Israélites. Dieu leur avait pardonné
dix fois leur rébellion et leur incrédulité, mais il arriva un
moment ol ils ne purent plus étre restaurés.2* Dieu a agi en
jugement. La difficulté ici est que 1'auteur ne dit pas qu'en fin de

compte, ils ne pourront peut-étre pas étre restaurés, mais

simplement que s'ils tombent, ils ne pourront pas étre restaurés.

Tomber de la promesse

Je pense que le contexte des Israélites dans le désert nous donne
le sens de tomber. Ils sont tombés dans I'impossibilité d’hériter.
[ls étaient déja « tombés » dans leur foi a de nombreuses reprises

: lorsqu'’ils tremblaient devant les chars de Pharaon au bord de la

23 Héb 10 fait référence a la persécution passée, mais il n’y a aucune

référence a la persécution actuelle.

24" . qui m'a désobéi et m'a testé dix fois... » (Num 14:22)



mer Rouge, lorsqu'’ils se plaignaient du manque d’eau, de pain et
de viande, lorsqu'ils fabriquaient le veau d’or. A chacune de ces
occasions, ils tomberent dans le péché et I'incrédulité. Chaque
fois que Moise intercédait, Dieu leur pardonnait et ils
continuaient leur voyage vers la Terre Promise. A chacune de ces
occasions, ils ont été renouvelés ou restaurés par le repentir. Mais
quand ils tombeérent encore une fois, effrayés devant les géants
du pays, Moise ne put vaincre, méme s'ils se repentirent. Le
Seigneur dit : « Je leur ai pardonné, comme tu I'as demandé »
(Num 14:20), mais il jura quand méme contre eux, les empéchant
d'entrer dans le pays. llIs n’avaient plus la possibilité d’entrer
dans la Terre Promise. Méme s'ils se sont repentis et ont été
pardonnés, ils n'ont pas pu étre restaurés a leur ancien espoir
d'héritage. En Hébreux 3 et 4 le terme chute fut appliqué a cette

incapacité finale a obtenir la promesse.

L’exemple d’Esail

Cette situation est encore illustrée par l'auteur en hébreu 12:16-
17. Ici, Esaii est mentionné comme un autre exemple de
quelqu'un qui a jeté son héritage et n'a pas pu le récupérer
malgré son repentir. La formulation ici est significative. La NIV
dit : « Ensuite, comme vous le savez, lorsqu'il a voulu hériter de
cette bénédiction, il a été rejeté. Il ne parvint pas a le faire
changer d’avis, méme s'il recherchait la bénédiction en pleurant.
» Le NASB qui suit le grec plus littéralement dit : « Car vous savez
que méme plus tard, lorsqu'il désira hériter de la bénédiction, il

fut rejeté, car il ne trouva aucune place pour la repentance, bien



qu'il la cherchat avec des larmes. » La NIV donne mieux le sens,
mais la NASB suit I'utilisation par I'auteur du mot « repentir »

pour décrire le désir d’Esaii de réparer la perte qu'il a subie a la
suite de ses actions. Il s'est repenti de son acte insensé, mais n'a

pas pu obtenir le repentir de ses conséquences.

Conclusion

Ceci, je suggere, est le sens de 1'épitre aux Hébreux 6:6, cohérent
avec les arguments des Hébreux 3 et 4. Une fois qu'une personne
perd la promesse a cause d’'une désobéissance ou d’'une
incrédulité répétée, elle ne peut pas récupérer la promesse,
méme avec son repentir et le pardon de Dieu. Ils se sont éloignés
de la promesse ; ils en sont exclus, la promesse ne peut pas étre
renouvelée. Si nous endurcissons notre coeur, nous ne pouvons
plus entendre le Saint-Esprit nous parler et Dieu pourrait
éventuellement nous empécher de progresser davantage. C'est
pourquoi l'auteur dit : passons a la maturité « si Dieu le permet

»

».

... car, a leur perte, ils crucifient a nouveau le Fils de Dieu et le soumettent

a la disgrdce publique.

L'auteur dit que ceux qui abandonnent crucifient a nouveau le
Fils de Dieu et le soumettent a la disgrace publique. L’auteur fait
une déclaration similaire dans Hébreux 10:26 “Car si nous
péchons volontairement aprés avoir regu la connaissance de la
vérité, il ne reste plus de sacrifice pour les péchés. Mais ces

affirmations sont en réalité tout a fait différentes. La premiere dit



que ces gens crucifient a nouveau Christ par leur péché, tandis

que la seconde dit qu'il n'y a pas de sacrifice pour leur péché.

Il ne reste plus de sacrifice pour les péchés

Certains, voyant une similitude avec 10:26, Je pense que ce
verset dit que si une personne déchue devait étre restaurée,
alors cela nécessiterait un deuxiéme sacrifice pour son péché,
puisqu'elle avait déja bénéficié de la crucifixion lorsqu'elle est
arrivée a la foi pour la premiére fois. Et comme il n’y a pas de
seconde crucifixion, on ne peut pas leur pardonner une seconde
fois. Mais I'auteur ne dit pas que s'ils étaient restaurés, ils
crucifieraient Christ a nouveau, mais qu'en tombant, ils crucifient

a nouveau Christ. Je rejette donc cette compréhension.

Par l'apostasie, ils crucifient a nouveau le Christ

L'apostasie est le rejet des prétentions de Jésus d'étre le Fils de
Dieu. D’apres mon expérience, la véritable apostasie est une
chose rare. Ceux que je connais qui ont arrété de suivre Christ
n’ont pas rejeté leur croyance en Lui mais seulement leur désir
de Le suivre de la maniére qui leur a été enseignée. Certains ont
été emmenés a cause du péché, d’autres a cause de la souffrance,
de la déception ou de I'ennui. Certains peuvent rejeter
publiquement Christ sous la persécution, mais ne le rejettent
jamais dans leur cceur. Cela peut paraitre lache, mais cela justifie-

t-il la damnation éternelle ?



La véritable apostasie est une dénonciation sincére du Christ ; le
souhait de crucifier a nouveau Jésus et de le mettre en disgrace
publique. Peut-étre que ce verset rappelle la scéne de la
crucifixion de Jésus a travers les yeux des foules juives qui
criaient « Crucifiez-le ! IIs ont complétement rejeté les
prétentions du Christ a étre le Messie et 'ont déclaré frauduleux.
Ainsi, un croyant qui renonce a sa foi, prétendant que Jésus est
un menteur, rejoindrait effectivement cette foule et « crucifierait
anouveau le Fils de Dieu ». Il est croyable que les chrétiens qui
rejettent si totalement Christ ne peuvent pas étre restaurés a la
foi. S’ils ont vu le salut de 'intérieur et ont ensuite complétement
rejeté ses fondements mémes, que peut-on dire de plus a une

telle personne pour restaurer la foi ?

Cela dit, je ne pense pas que I'apostasie soit ce que I'on entend ici
par chute. Le contexte n’est pas celui de la persécution ou du
renoncement a la foi mais plutot celui de la paresse et de
I'endurcissement des coeurs a cause du péché. Je rejette donc

également cette interprétation.

Par leur infidélité répétée, ils crucifient a nouveau le Christ

J'ai soutenu plus haut que I'abandon dont un croyant ne peut pas
revenir est la perte d'une promesse due au serment que Dieu a
prété contre lui a la suite d'avertissements répétés et
d'incrédulité. Quel rapport cela a-t-il avec le fait de crucifier a

nouvead le Fils de Dieu et de le soumettre a la disgrace publique
”



Jésus a été crucifié pour nous délivrer de notre péché. Il a été
publiquement déshonoré pour nous sauver de la disgrace
éternelle. Lorsque nous continuons a pécher, nous imposons
effectivement nos péchés sur Jésus sur la croix. Nous
déshonorons le nom de Jésus devant le royaume céleste et
devant nos semblables. Lorsque le peuple de Dieu est jugé par
Lui, cela apporte encore plus de déshonneur. Les Juifs
connaissaient trés bien cette notion. Le nom de Dieu fut
déshonoré lorsqu'’ils furent vaincus par leurs ennemis a cause de
leur rébellion. Dieu a dit a travers Ezéchiel : « Et partout ot ils
allaient parmi les nations, ils profanaient mon saint nom, car il
était dit d'eux : « Ceux-ci sont le peuple de I'Eternel, et pourtant

ils durent quitter son pays » » (Ezéchiel 36:20).

La croix était le moyen de délivrer le peuple de Dieu de sa colére,
mais la désobéissance répétée fait honte au Christ dont nous
sommes le corps et conduit finalement Dieu a porter un
jugement contre un individu ou une communauté (comme nous
le voyons menacé pour I'église d'Ephése dans I'Apocalypse 13).
2:5).

Quand quelqu'un, par une rébellion obstinée, crucifie a nouveau
le Fils de Dieu et le soumet a la disgrace publique, alors Dieu peut
préter serment contre lui, I'empéchant d'hériter des promesses
de Dieu, de sorte qu'il ne puisse y avoir de rétractation du
serment, méme si ils se repentent. C’est 13, je suggere, le sens de

ces versets.



épines et chardons

L’auteur passe maintenant d’'un avertissement direct concernant

I'abandon a une métaphore utilisée tout au long des Ecritures. 25

“La terre qui s'abreuve sous la pluie qui tombe souvent sur elle et
qui produit une récolte utile a ceux pour qui elle est cultivée
recoit la bénédiction de Dieu. Mais les terres qui produisent des
épines et des chardons ne valent rien et risquent d’étre maudites.
Ala fin, il sera brilé. » (Héb. 6:4-8)

Il s’agit d'une métaphore des promesses fondamentales de
l'alliance données a Moise : si le peuple obéit a Dieu, il recevra la

bénédiction, mais s’il désobéit, il subira la malédiction de Dieu. 26

La métaphore dérive pour une moitié de la malédiction de la
chute, ou Dieu a dit a Adam que la terre produirait des épines et
des chardons, et pour I'autre moitié de I'assurance que la Terre
promise serait féconde, coulant de lait et de miel. Isaie applique

la métaphore a Israél, le décrivant comme une vigne stérile ou

25 Gén. 3:18, Lév 26:33, Deut. 29:20etf, [sa 5:1-7, 7:23, 32:12f, Jer 25:8ff,
Hos 9:6, 10:8, Luc 13:6-8

26 Certains commentateurs soutiennent que cette métaphore montre
que les personnes auxquelles 'auteur pense ne sont pas de vrais
chrétiens ; ce sont des terres stériles et non fertiles. Mais la métaphore
n’a jamais été appliquée aux nations paiennes, mais uniquement au
peuple de Dieu. C’était un avertissement de se repentir de peur que

Dieu ne déverse le jugement de 'alliance contre son peuple.



poussent des ronces et des épines. Jésus a exhorté les Juifs a se
repentir et a croire en utilisant une parabole sur un arbre stérile
qui risquait d'étre maudit, mais le jardinier a persuadé le
propriétaire de lui donner un an de plus. Puis Il a utilisé la

métaphore pour avertir Ses disciples (chaque branche en moi) :

“Je suis la vraie vigne et mon Pére est le jardinier. Il retranche en
moi toute branche qui ne porte pas de fruit, et il taille toute
branche qui porte du fruit pour qu'elle soit encore plus
fructueuse. Si un homme demeure en moi et moi en lui, il portera
beaucoup de fruit ; sans moi tu ne peux rien faire. Si quelqu'un ne
reste pas en moi, il est comme une branche qui est jetée et qui se
desséche ; ces branches sont ramassées, jetées au feu et briilées.
(John 15:1-6)

La fécondité est récompensée par des soins qui produisent
davantage de fécondité, tandis que la infertilité aboutit a un

jugement symbolisé par la brilure.2?

27 Ce passage est souvent utilisé pour décrire la souffrance ou les
difficultés que Dieu utilise pour nous rendre plus féconds. L'auteur de
la lettre aux Hébreux qualifie ce processus de chatiment (chapitre 12),
mais je ne suis pas convaincu que c'est ainsi que Jésus voulait que nous
prenions ses images dans Jean 15. L’élagage est plus probablement une
référence au soin et a I'attention que Dieu accorde aux croyants féconds
pour améliorer et multiplier leur fécondité. Cela refléte la promesse de

Dieu a Abraham : « En multipliant, je te multiplierai. » ot il n’y a aucune



Paul en était trés conscient (il utilise le méme mot, traduit sans
valeur en hébreu). 6:8 et disqualifié dans 1Co 9:27): “Je bats mon
corps etj'en fais mon esclave afin qu'aprés avoir préché aux
autres, je ne sois pas moi-méme disqualifié pour le prix », et « Si
le travail d'un homme est briilé, il en subira une perte ; lui-méme
sera sauvé, mais seulement comme s'échappant a travers les
flammes” (1Co 3:15).

Notez qu'aucun de ces passages ne dit qu'une personne stérile
sera briilée. La briilure existe dans les métaphores pour
représenter autre chose : I'élimination des mauvais fruits et la fin
de la possibilité de fécondité. L’avertissement est sérieux ; une
infertilité continue peut entrainer un jugement irrévocable
contre nous, de sorte que nous serons sauvés au tribunal du

Christ, mais « seulement comme par le feu ».”

La parabole des sols

Il y a peut-étre un paralléle entre ce passage et la parabole des
sols. Les personnes représentées par les sols pierreux et épineux
dans la parabole pourraient étre les mémes personnes stériles
auxquelles s’adresse ce passage. Certains disent que ces gens ont
une foi qui ne sauve pas, mais ce n’est pas ce que Jésus a dit.
Seule la semence du bord du chemin a été prise par Satan « de

peur qu'’ils ne croient et ne soient sauvés ». Les autres ont grandji,

trace de chatiment. Le chatiment est réservé aux branches stériles qui

sont coupées et briilées.



mais certains ont trébuché et d’autres sont devenus infructueux.
Jésus ne dit pas qu'ils n'étaient pas sauvés ni qu'ils ont perdu
leur salut (voir Lc 8:12etff). 28 La parabole est un avertissement
pour grandir dans la foi, de peur que la vie d’'une personne ne
devienne infructueuse. Ceci est exactement conforme au message

des Hébreux.

Conclusion

Ma conclusion est que l'auteur, reflétant les avertissements
donnés précédemment en citant le Psaume 95, » met a nouveau
en garde contre l'infertilité du peuple de Dieu, conduisant a la

possibilité d’encourir la malédiction de Dieu.

Le contexte des Hébreux 6:1-8

A aucun moment jusqu’a présent 'auteur n’a exprimé son
inquiétude a I'égard des faux croyants ou de ceux qui ne se sont
pas encore définitivement engagés envers Christ. Il écrit aux
croyants a propos d'eux-mémes, les exhortant a préter attention
ala plénitude de I'Evangile et  se diriger vers le repos promis et
a hériter de tout ce que Dieu a promis. Il est tout a fait logique

qu'il avertisse les croyants en retard, comme il I'a déja fait a

28 Le mot que Jésus a utilisé pour « trébucher » dans la parabole est le
méme mot qu'il a utilisé pour décrire ses disciples qui 'ont renié aprés
son arrestation. Ses disciples ont trébuché sous la pression, tout comme
il 'avait prévenu dans cette parabole. Qui oserait dire qu’il n’est pas

sauveé ?



plusieurs reprises, de peur qu'ils ne se retrouvent empéchés de

progresser, voire méme de s’éloigner.

Nous devons également noter qu’a aucun moment jusqu’a
présent nous n’avons rencontré de menace de perte du salut
pour ceux qui ne tiennent pas compte de ces avertissements.
Méme un croyant qui tombe au point de crucifier Christ a
nouveau n’est pas menacé de perdre son salut. Nous sommes
avertis que nous ne pouvons pas les inciter a la repentance et
qu'ils risquent d’étre maudits, mais cela ne revient pas a dire
qu’ils ont perdu leur salut. Les deux Testaments suggerent
fortement le contraire : ceux qui étaient maudits sous I’Ancienne
Alliance n’ont pas été abandonnés par Dieu et Jésus a raconté des
histoires du fils prodigue et de la brebis perdue montrant

comment les rebelles ne sont jamais rejetés.

Nous avons observé au début de ce chapitre comment le contenu
de Hébreux 6 découle vraiment directement de Hébreux 4.
Chapitres 2, 3 et 4 tous contiennent des avertissements contre
I'incrédulité parmi les enfants de Dieu et le danger que Dieu
préte serment contre eux. Il existe un parallele évident entre les
avertissements du chapitre 6 et ceux du chapitre 4. Tous deux
exhortent a progresser dans la foi (4:11, 6:1), les deux mettent en
garde contre les chutes (4:11, 6:6) et tous deux mettent en garde
contre le danger que Dieu préte serment contre les morts. (4:3,
6:8). Il semble tres probable que la chute du chapitre 6 c'est la
méme chose que de ne pas entrer dans le reste du chapitre 4. Les

deux décrivent des croyants qui ont été infideles et



désobéissants a un tel degré que Dieu a prété serment contre

eux, empéchant tout progres ultérieur.

Son souci a toujours été avec les croyants défaillants ; ceux qui ne
poussent pas vers la maturité, et c'est le contexte de Hébreux 6. Il
veut qu'ils avancent mais est troublé par le fait qu'ils soient
encore immatures, mais il est convaincu qu'ils progresseront
effectivement. L'avertissement concerne le danger

d'immaturité.2?

Un croyant désobéissant peut se voir interdire tout progres

ultérieur.

Tout cela renforce la ligne d’interprétation que j'ai suivie tout au
long de ce chapitre. 30 annexe 2 décrit diverses autres
interprétations qui ont été proposées, mais je ne trouve aucune
d’entre elles convaincante. L’auteur dit que les vrais croyants qui
tombent dans un péché grave ou dans une incrédulité obstinée
seront infructueux et risquent de voir Dieu préter serment
contre eux, les empéchant de progresser davantage dans leur foi.

Ils restent assurés de leur salut mais ne peuvent pas hériter des

29 Pour une discussion plus complete sur la question de 1'apostasie des

croyants et de la sécurité éternelle, voir I'annexe « Sécurité éternelle ».

30 Ce point de vue a été présenté par Haan, Hodges, Lang et McGee dans
leurs divers commentaires sur Hébreux*.* Voir aussi Gromacki, Stand
Bold in Grace ; Kendall, Une fois sauvé, toujours sauvé et Eaton, Une

théologie de l'encouragement.



promesses. La préoccupation de I'auteur est que ceux qui ne
s’éloignent pas des doctrines fondamentales de la foi sont
vulnérables a un tel abandon et il exhorte donc ses lecteurs a
avancer dans leur compréhension et leur obéissance grace a une

foi persévérante.
Peter lance un appel remarquablement similaire:

“Sa puissance divine nous a donné tout ce dont nous avons
besoin pour la vie et la piété grace a notre connaissance de Celui
qui ** nous a appelés.** (3:1) par sa propre gloire et sa bonté. 4 A
travers ces, il nous a fait ses trés grandes et précieuses
promesses (4:1), afin qu'a travers eux vous puissiez participer
a la nature divine (3:14, 4:10) et échappez a la corruption dans
le monde causée par les mauvais désirs. 5 C'est précisément pour
cette raison que faites tous vos efforts (4:11, 6:11) pour ajouter
a votre foi la bonté ; et a Dieu, la connaissance; 6 etala
connaissance, la maitrise de soi ; et a la maitrise de soi, la
persévérance (6:12); et ala persévérance, la piété; 7 etala
piété, la bonté fraternelle ; et a la bonté fraternelle, I'amour. 8 Car
si vous possédez ces qualités dans une mesure croissante, elles
vous empécheront d'étre inefficace et improductif.** (6:7,12)
dans votre connaissance de notre Seigneur Jésus-Christ. 9 Mais si
quelqu'un ne les a pas, il est myope et aveugle.** (5:11), et a
oublié qu'il a été purifié de ses péchés passés (1:3). 10 C'est
pourquoi, mes freres, soyez d'autant plus impatients** (4:11,
6:11) pour ** assurer votre appel et votre élection** (6:11). Car

si tu fais ces choses, tu ne tomberas jamais** (4:11), 11 et vous



recevrez un accueil riche (6:10) dans le royaume éternel de

notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ.” (2Pé 1:3-11)

]'ai mis en évidence les phrases qui sont particuliérement liées a
I'épitre aux Hébreux et j'ai ajouté la référence a 1'épitre aux
Hébreux entre parentheses. ]'espére que vous pouvez voir la
forte similitude de pensée. Il est clair que Pierre s’adresse aux
chrétiens, dont certains risquent de devenir inefficaces et
infructueux, de tomber et de subir une entrée ignoble dans le
royaume éternel. Je suggere que c'est la méme préoccupation
que celle de I'auteur des Hébreux et c'est le sens de I'épitre aux
Hébreux. 6:1-8.

Les dangers de s’en tenir aux bases

Il est peu probable que les chrétiens a qui 'on enseigne
uniquement les doctrines fondamentales de I'Evangile soient
suffisamment miirs pour résister aux tentations et aux
souffrances du monde et risquent de perdre la foi. Les troubles et
les déceptions sont vécus par tous les croyants. Parfois, nous
confondons la volonté de Dieu avec nous et subissons les
conséquences de la poursuite de mauvais objectifs. Parfois, nous
sommes découragés de constater que les promesses ne peuvent
pas étre transmises rapidement ou facilement. Parfois, nous
sommes perplexes face aux voies de Dieu qui ne correspondent
pas a nos attentes. Parfois, nous sommes attirés par la
récompense immédiate du péché parce que la récompense de la

justice semble si lointaine. Si nous endurcissons notre cceur et



nous détournons du Dieu vivant, nous n’accéderons pas au repos
promis. Si nous abandonnons les promesses de Dieu ou si nous
persistons dans 'incrédulité ou la désobéissance, nous risquons

d’étre maudits et de nous retrouver irrécupérables.

Pour ceux qui ont déja expérimenté la grace de I'Evangile, la
puissance de la Parole, la présence du Saint-Esprit et vu les
réponses aux prieres, il n’y a rien que I'on puisse leur dire ou leur
montrer qu'ils n’aient déja expérimenté. Ils sont peut-étre hors
de notre portée et, si Dieu devait juger leur incrédulité par un

serment, ils ne pourront jamais retrouver une vie féconde.

C'est, me semble-t-il, la préoccupation de I'auteur. C'est ce dont il
parle depuis le début de sa lettre. Chapitre 6 n’est pas une
digression sur le sort des rétrogrades, c’est un appel
supplémentaire pour que ses lecteurs accordent une attention
particuliere et attentive a toute la profondeur des promesses de
la Nouvelle Alliance. Il exhorte ses lecteurs a ne pas s’installer
dans le « désert » ol les gens ont été sauvés, libres et en sécurité
en Dieu, mais n’ont pas encore expérimenté la plénitude de ses
promesses. L'avertissement du chapitre 6 est contre ceux qui se
contentent de rester la ot ils sont et de ne pas avancer. Son
avertissement ne s'adresse pas a ceux qui décrochent (il est trop
tard pour les avertir), il s'adresse a ceux qui ont pris un bon
départ, mais qui, a cause de leur immaturité, sont en danger de

tomber.



Beaucoup de gens ont passé tellement de temps a se demander si
les personnes décrites dans Hébreux 6 sont vraiment sauvés et si
une personne vraiment sauvée peut perdre son salut, elle a
complétement raté le point de I'auteur. En replagant le passage
dans son contexte, nous pouvons voir que 'auteur se préoccupe
des dangers de I'immaturité. La lecon qu'il veut que nous
apprenions concerne le type d’enseignement que nous donnons
et recevons. Il souligne le danger de n'enseigner que les bases.
Les croyants immatures tombent facilement, alors assurez-vous

qu'ils regoivent un enseignement qui les amene a mrir.

L’'urgence de progresser dans notre foi

C'est la raison pour laquelle l'auteur écrit. Il est clairement
préoccupé par la croissance continue de ces croyants. Il les
exhorte a préter attention a I’Evangile, a stimuler leur foi, a faire
preuve de diligence pour entrer dans le repos promis par Dieu, a
laisser derriére eux la réitération constante des bases et a passer
a la maturité. Ce qui nous surprend en lisant ceci, c'est que
l'auteur soit si pressant dans son appel. C’est le genre d'urgence
que nous avons I'habitude d’entendre de la part des prédicateurs
de 'Evangile appelant les pécheurs a se repentir et a recevoir le
salut. Mais il est impossible d’interpréter cette lettre comme

étant adressée a ceux qui ne sont pas sauves.

J'ai écrit ce livre en raison de I'urgence avec laquelle I'auteur
écrivait aux chrétiens hébreux, les appelant a avancer dans leur

foi vers la maturité. Je pense que 'appel de cette lettre devrait



étre appliqué a nos églises et a nos vies individuelles avec clarté
et urgence. Dieu veut que son peuple atteigne la maturité et
hérite de tout ce qu'il a promis. Nous devons recevoir les
encouragements et tenir compte des avertissements. La majorité
des chrétiens acquierent la foi avant de quitter leurs études a
temps plein, mais beaucoup abandonnent leur religion au cours
de la vingtaine. Est-ce di, en partie, a un enseignement et a une
formation des disciples inadéquats vers la maturité ? Il semble
que de nombreux parents chrétiens espérent ou supposent que
leurs enfants regoivent un enseignement adéquat a l'école du
dimanche, dans les groupes de jeunes et a I'église. Pourtant, ma
propre expérience indique une compréhension alarmante, méme
des bases mémes de la foi, chez les adolescents chrétiens, méme

chez ceux qui ont des convictions chrétiennes. parents.

Le besoin de maturité chrétienne ne se limite pas aux jeunes.
Cela ne peut pas étre mesuré en années, ni méme en expérience
ou en responsabilité de leadership. Les querelles qui ont lieu
entre les membres de longue date de nombreuses églises et le
nombre inquiétant de dirigeants d’églises qui tombent dans de
graves péchés chaque année sont slirement une indication que la
piété et la maturité chrétienne ne viennent pas nécessairement
avec I'age ou de grandes compétences en leadership. Nous
devons tous prendre au sérieux I'appel a grandir a 'image du
Christ et a avancer vers tout ce que Dieu a pour nous. Abraham a
beaucoup a nous apprendre a ce sujet, comme nous le verrons

dans la seconde moitié du chapitre aux Hébreux. 6.



Questions de discussion et d’application en Hébreux 6:1-
8

V1-2 Etes-vous en sécurité dans les doctrines fondamentales du

salut?

Pouvez-vous expliquer brievement les six doctrines de base
énumérées ?
Donnez quelques exemples d’« ceuvres mortes » et de « bonnes

ceuvres » tirées de votre propre vie.

Essayez d’expliquer aussi clairement que possible, sans utiliser

de jargon chrétien, en quoi consiste votre foi en Dieu.

Expliquez aussi clairement que possible ce qui se passera le Jour

du Jugement.

V3 Selon vous, y a-t-il quelque chose qui pourrait vous empécher

d’atteindre la maturité dans votre foi ?

V4-5 Décrivez vos expériences des cing signes de vie spirituelle
énumeérés.

Vivez-vous encore ces choses ?

Sinon, que pouvez-vous faire pour rafraichir votre expérience de

Dieu ?

V6'Y a-t-il des promesses ou des commandements que Dieu vous
a donnés et auxquels vous avez renoncé ? Que pouvez-vous faire

pour restaurer votre foi et votre obéissance ?



A quelles épreuves de foi faites-vous face actuellement ?

Comment pouvez-vous étre renforcé ?
Pour qui priez-vous pour qu'il revienne a sa foi ?

Avez-vous des raisons de croire que Dieu a prété serment contre

eux ? - Sinon, il y a beaucoup d’espoir.

V7-8 Que vous dit Dieu ? De quelles bénédictions bénéficiez-vous
”

Etes-vous préoccupé par l'infertilité dans votre propre vie ou

dans celle d’'une autre personne ?

Selon vous, quelle en est la cause ? (Incrédulité, ceeur dur,

désobéissance, péché...)

Que peut-on faire pour changer cela ?



