Chapitre 10 — L'héritage dépend de la maturité - Hébreux 6 Partie 1

Dés le début, 'auteur a exhorté ses lecteurs a tenir compte des promesses de I'Evangile et a avancer
dans leur foi pour hériter de tout ce que Dieu a promis. Mais il sait que I'incrédulité est endémique
parmi les Juifs depuis I'époque de Moise. Plus tard dans le chapitre 6 I'auteur exhorte ses lecteurs « a
imiter ceux qui, par la foi et la patience, héritent de ce qui a été promis ». Pour cela, ils doivent
atteindre la maturité, mais ceux qui restent des enfants dans la foi sont vulnérables au découragement
et peuvent reproduire 'incrédulité des Israélites dans le désert, se trouvant empéchés de progresser

davantage.

Chapitre Hébreux 6 est 1'un des chapitres les plus controversés de la Bible. Son interprétation est une
énigme qui n’a jamais fait I'objet d'un consensus général. Pour cette raison, j'ai accordé une plus
grande attention a son interprétation et lui ai consacré deux chapitres et une annexe, en m'arrétant au
verset. 8. Compte tenu des difficultés, il est encore plus important de maintenir cette section dans son
contexte avec le reste de la lettre. Par conséquent, je traite les surprises, la structure et

I'argumentation de tout le chapitre au début.
Priere

Essayez d'utiliser le modéle de priére action de grdce, souvenir, confiance pendant que vous

réfléchissez a ce que vous avez appris du chapitre aux Hébreux. 5 et j'ai hate d'étudier le chapitre 6.

Questions et surprises
En commencant par les surprises et les questions, c'est ce qui me frappe dans le chapitre 6.

V1-2 Quelles sont ces doctrines et pourquoi sont-elles considérées comme fondamentales ?

Pourquoi I'imposition des mains figure-t-elle dans cette liste ?
V3 Pourquoi Dieu doit-il leur permettre d’avancer ?
V4-6 A qui pense I'écrivain ? Pourquoi leur restauration est-elle impossible ?

V7-8 Qu'auraient pensé les lecteurs de cette imagerie d'une terre qui produit des épines et des

chardons ?

V9 Quelles choses « accompagnent le salut » ?

V10 Comment Dieu récompensera-t-il 1a fidélité ?

V11 Quel est cet « espoir » ?

V12 Qu’est-ce qui a été « promis » ?

V13-15 Abraham n’est-il qu'un exemple, ou est-ce la promesse dont nous devons hériter ?
V16-18 Quelles sont ces deux « choses immuables » ?

V19 Pourquoi dit-il que nous avons « fui » pour saisir I'espérance qui nous était offerte ?

V20 Pourquoi dit-il que I'espérance est entrée dans le sanctuaire intérieur ?



V21 Qu’est-ce que tout cela a a voir avec le role de grand prétre du Christ ?

Arriere-plan

La lecture de fond principale concerne la seconde moitié du chapitre et sera abordée en partie 2. Pour
la premiere moitié du chapitre, le contexte se trouve a Ps. 65:10 et Isa 5:1-7. Voir aussi Gén. 3:18, Lév
26:33, Deut. 29:20etf, Isa 5:1-7, 7:23, 32:12f, Jer 25:8ff, Hos 9:6, 10:8, Luc 13:6-8 pour 'utilisation

hébraique de I'imagerie de la terre stérile.

Structure

Ma structure au pinceau moyen pour ce chapitre était:

5:11-6:8 Les Hébreux étaient sourds et risquaient de tomber.

6:9-20 Exhortation a avancer et a hériter des promesses faites a Abraham.

Ma structure au pinceau fin est:

6:1-3 La nécessité de passer des fondamentaux vers la maturité.

6:4-8 Avertissements sur le danger de chute.

6:9-12 Encouragement a hériter de ce qui a été promis.

6:13-18 Dieu a fait la promesse a Abraham par un serment immuable.

6:19-20 L'espérance de cette promesse est assurée par Jésus, notre grand prétre Melchisédek.

En formulant cette structure, j’ai essayé de capturer le flux des arguments. Ma premiére tentative a été
formulée différemment, sans I'utilisation répétée du mot « promesse » dans les trois dernieres
sections. Mais au fur et a mesure que je travaillais sur I'argumentation et que je voyais comment le
theme de la promesse se reflétait, j'ai modifié la formulation de ma structure pour refléter cela. Cela
illustre a quel point le processus d’exégese est itératif. Chaque étape du processus suggere des
modifications aux étapes précédentes qui peuvent nécessiter une révision. A mesure que la logique du
livre se dévoile, nous devrions revenir en arriere et clarifier, renforcer ou corriger nos pensées

antérieures.

Argument

L’argumentation du chapitre précédent se retrouve de maniere assez compréhensible dans celui-ci,
mais je pense qu'il est temps de prendre du recul et de voir sa place dans le contexte de tout ce que
nous avons étudié jusqu’a présent. Essayons un nouveau résumé de I'argument principal des cinq

premiers chapitres maintenant que nous les comprenons beaucoup plus clairement.

Pour ce faire, je vous suggere de relire ces chapitres, en recherchant le principal argument de
connexion. Essayez de noter les principaux points qui préoccupent l'auteur et les principaux

arguments qu'il utilise. C'est ma tentative:

Chapitre 1: Le Fils est absolument supérieur aux anges a tous égards.



Chapitre 2: Pourtant, le Fils est venu dans la chair humaine et a partagé notre humanité afin qu'’il

puisse nous obtenir le salut en tant que notre nouveau Souverain Sacrificateur.

Chapitre 3: Mais nous sommes confrontés aux mémes problemes de dureté de cceur et de besoin de

foi que les Israélites dans le désert.

Chapitre 4: Le but de notre foi est ce méme repos qui a été promis a Israél dans la terre promise. Ils
n’ont jamais obtenu le repos durable, mais Jésus a promis le repos éternel a ceux qui mettent
fermement leur foi en lui. Nous devons tirer les lecons de la lecon israélite et ne pas répéter leurs
erreurs. Approchons-nous plutét du trone de la grace avec audace par l'intermédiaire de notre
Souverain Sacrificateur, Jésus. Obtenons de Lui une aide sympathique pour fortifier notre foi afin

que nous puissions entrer et demeurer dans notre repos confiant en Christ.

Chapitre 5: Nous pouvons étre assurés de son aide compatissante car, avant d’étre nommé par Dieu
comme notre Souverain Sacrificateur, Jésus a fait son apprentissage complet en tant qu’homme.
L’explication de la nomination de Jésus comme Grand Prétre dans I'ordre de Melchisédek est une

viande pour laquelle ils ne sont peut-étre pas assez mrs.

Je n’ai pas essayé d’inclure tout ce que I'auteur aborde, mais de distiller I'essentiel de son argument. Ce
n’est pas une science exacte et si je répétais I'exercice dans un mois, je le formulerais probablement
différemment. Néanmoins, je pense que ce résumé résume I'essentiel de I'argumentation de I'auteur et

révele son cheminement de pensée. Essayons maintenant d'ajuster les chapitres 6 et 7 la-dessus.

Si nous n'avions pas de chapitre 6, nous ne saurions probablement pas qu'il manquait. L'argument
vient naturellement de « Nous avons beaucoup a dire sur Melchisédek » a la fin du chapitre. 5 a « Ce
Melchisédek était roi de Salem... » a I'ouverture du chapitre 7. De plus, chapitre 6, qui interrompt
l'explication sur Melchisédek, semble mieux correspondre au chapitre 4. Les deux concernent les
promesses, les serments et les exhortations a la foi. C'est presque comme si le chapitre 5 était
prématuré. Peut-étre que si 'auteur avait utilisé un traitement de texte, il aurait échangé les chapitres
5 et 6. Il est facile de comprendre comment est née cette suite de pensées légerement alambiquée. Ses
références a la réponse sympathique que nous pouvons attendre de Jésus, notre Souverain
Sacrificateur, conduisent naturellement aux sources de cette sympathie dans I'expérience terrestre de
Jésus. Son esprit juif réclamait une explication sur la validité de ce sacerdoce, puisque Jésus n’était pas
un Lévite. Mais des qu'il a commencé cette explication, il s'est rendu compte qu'elle nécessitait un
traitement beaucoup plus complet que la simple citation du Psaume. 110. Mais il n'avait pas encore
atteint le point culminant de 1'argumentation qu'il exposait depuis le début de la lettre. Il met donc en
attente 'explication sur Melchisédek et revient pour produire le point culminant de ses exhortations et

de ses avertissements.
Voici donc mon argumentaire pour le chapitre 6:

Vous devez progresser vers la maturité dans votre foi et ne pas simplement rester dans le terrain
familier des doctrines fondamentales du nouveau croyant. Ceux qui restent des bébés dans la foi sont
vulnérables a tout ce contre quoi nous avons mis en garde : ne pas croire aux promesses lorsqu’ils sont

stressés et risquer d’aller au-dela du point ou elles peuvent étre restaurées. Mais nous sommes



convaincus que vous imiterez les fideles, et non les infideles, et que vous entrerez dans tout ce que
Dieu a pour vous. Dieu a fait une promesse de bénédiction en fer forgé a Abraham dont Dieu veut que

nous héritions pleinement. Il a donné Jésus comme Souverain Sacrificateur pour nous aider.

Le détail

Examinons maintenant de plus prés le détail du chapitre 6.
Héb 6:1-3

(1) “Laissons donc les enseignements élémentaires sur le Christ et passons a la maturité, sans poser
anouveau le fondement de la repentance des actes qui conduisent a la mort, et de la foi en Dieu, (2)
des instructions sur les baptémes, I'imposition des mains, la résurrection des morts et le jugement

éternel. (3) Et si Dieu le permet, nous le ferons.

Les enseignements élémentaires

Puisque l'auteur nous encourage a abandonner les enseignements sur le Christ et a passer a la
maturité, je ne propose pas de les revoir en détail, mais demandons-nous au moins si nous savons de

quelles doctrines il parle et pourquoi il les considere comme fondamentales. .1

Repentir des actes qui conduisent a la mort

Je trouve vraiment surprenant le choix des mots de l'auteur pour nommer le premier enseignement
élémentaire. ]'aurais appelé cela « le repentir d’avoir ignoré Dieu ». Je pense aux remarques de John au
chapitre 3 de son évangile : « Quiconque fait le mal hait la lumiere et ne veut pas entrer dans la
lumiére, de peur que ses actes ne soient dévoilés. » Mais I'auteur de I'épitre aux Hébreux appelle cela «
le repentir des actes qui conduisent a la mort ». L’écrivain ne parle évidemment pas du repentir du
suicide, du tabagisme ou des sports extrémes. Le repentir des actes qui pourraient conduire a la mort
physique peut étre un bon conseil, mais il ne s’agit pas d’'un « enseignement élémentaire sur le Christ

»

».

Je me demande comment un chrétien juif du premier siécle aurait compris cela. Sous la loi de Moise, un
certain nombre d’actes entrainaient la mort. Il s’agissait du meurtre, du kidnapping, de la malédiction
de la mere ou du pére, de 'adultere, de la perversion sexuelle, de I'adoration des idoles, de la
sorcellerie, du blaspheme et du non-respect du sabbat. Est-ce le repentir de ces actes que 1'auteur a en
téte ? Cela fait-il partie des « enseignements élémentaires sur le Christ » ? Cela ne peut pas étre vrai. Ce
n’est pas la repentance de ces quelques choses qui nous ouvre la voie du salut, mais la repentance de

tout ce qui est contraire a Dieu. L'auteur devait avoir autre chose en téte.

1 Les commentateurs sont divisés quant a savoir si I'auteur fait référence aux doctrines juives qui sous-tendent le
christianisme ou aux doctrines chrétiennes fondamentales. Les six doctrines se retrouvent toutes dans les
croyances juives contemporaines. Mon point de vue est qu'il s’agit de doctrines chrétiennes développées a partir

de leurs racines juives.



La NIV est minoritaire dans la traduction du grec par « actes qui conduisent a la mort ». La plupart des
traductions s’en tiennent plus littéralement au grec et contiennent des « ceuvres mortes ». La
différence est significative dans la mesure ou la NIV pointe vers les conséquences des actes, alors que

la traduction littérale pointe plutot vers l'inutilité des actes.

Cela ouvre la possibilité que la doctrine concerne l'arrét de I'offrande de sacrifices, qui, selon la Loi,
était nécessaire au pardon des péchés. Elles auraient certainement été considérées par les chrétiens
comme des ceuvres mortes, n'ayant plus d'utilité ni d'efficacité maintenant que le Christ s'était donné
lui-méme comme « un sacrifice pour le péché, une fois pour toutes ».”2. En effet, méme les Juifs
connaissaient la notion d’ceuvres mortes. Les prophetes les avertirent que les sacrifices sans véritable
repentance étaient des ceuvres mortes ; ils étaient inefficaces. Jésus a cité a plusieurs reprises Osée
disant: « va et apprends ce que cela signifie : 'Je veux la miséricorde, pas le sacrifice.' » Les Juifs
savaient que sans repentance et sans obéissance, un sacrifice était une ceuvre morte. Jésus leur a
rappelé que sans amour et miséricorde, la stricte obéissance a la Loi était une ceuvre morte. Apres la
résurrection et apres avoir compris que lors de la crucifixion, le Christ s'est offert comme I'agneau
pascal, les chrétiens ont enseigné que toute dépendance aux sacrifices mosaiques était désormais des
ceuvres mortes. Alors, est-ce ce que I'auteur a en téte : les juifs croyant en Christ abandonnant leur

ancienne pratique consistant a offrir des sacrifices pour le péché ?

Plus loin dans la lettre, l'auteur utilise la méme phrase : « Combien plus encore le sang du Christ, qui,
par I'Esprit éternel, s'est offert sans tache a Dieu, purifiera-t-il nos consciences des ceuvres mortes, afin
que nous puissions servir le Dieu vivant. ! » (Héb. 9:14) Le fait que l'auteur parle de « nettoyer notre
conscience » des ceuvres mortes m’ameéne a penser que dans les deux chapitres 6 puis au chapitre 9 il
ne pense pas a I'ancien systeme sacrificiel, mais plutét a la fausse croyance selon laquelle nous
pouvons faire des choses pour nous sauver. Il aborde non seulement la question des sacrifices
mosaiques, mais aussi toutes les pensées de notre conscience selon lesquelles si nous faisons telle ou
telle chose, Dieu nous acceptera ou négligera nos échecs - si nous prions davantage, lisons davantage
notre Bible, aimons davantage notre famille et nos amis, aider davantage les pauvres... Les ceuvres
mortes n'étaient pas seulement un probléme pour les Juifs par rapport a la Loi, mais elles constituent
un probleme quotidien pour tous ceux qui sont tentés de se tourner vers la qualité de leur propre vie,

plutdt que vers la vie et la mort du Christ dans leur recherche de sécurité en Dieu.

C’est, a mon avis, ce que l'auteur a a 'esprit lorsqu’il parle du repentir des ceuvres mortes. Je pense a ce
pauvre homme trouvé en train de ramasser du baton le jour du sabbat.3 La punition pour son acte
irréfléchi était un avertissement pour tous ceux qui essayaient de travailler a leur propre salut. Méme
si nous essayons de prouver notre valeur a Dieu, nous ne serons toujours pas a la hauteur de ses
normes. Mais bien pire que cela, cela revient a déclarer que nous rejetons la suffisance de sa provision

pour notre salut. La foi qui sauve dépend non pas du repentir de tout péché connu (qui vient plus

2Héb 7:7

3 Son histoire est enregistrée dans Numbers 15. Nous avons examiné cela lors de notre étude des Hébreux 4 sous

« La signification du sabbat”



tard), mais du repentir de penser que nous pouvons nous sauver nous-mémes. C'est le repentir des

ceuvres mortes.

... foi en Dieu

Il est si facile de lire les mots « foi en Dieu » en supposant que nous savons ce que cela signifie,
simplement parce que cette expression nous est trés familiere. Pourtant, je suis frappé par le fait que
nous dissocions si facilement I'idée de foi de la pratique de la confiance. Cela a toujours été un
probléme pour le peuple de Dieu. Beaucoup de gens semblent penser que s’ils croient que Dieu existe
et qu'il est le créateur souverain de toutes choses, ils satisfont alors a I'exigence d’avoir la foi. Mais
Jacques dit : « Vous croyez qu'il y a un seul Dieu. Bien! Méme les démons le croient et frémissent.”4 La
question n’est pas de savoir ce que vous dites croire, mais ce a quoi vous montrez votre confiance. La
foi en Dieu n'est pas une idée intellectuelle mais une réalité pratique. La foi chrétienne n’est pas un
ensemble de doctrines mais une vie d’obéissance confiante a Dieu et de dépendance a I’égard de Dieu.
Les doctrines fournissent un fondement intellectuel a cette foi, mais elles ne constituent pas elles-

mémes la foi.

Lorsque nous réfléchissons et enseignons sur la foi en Dieu, nous devrions avant tout penser en termes
de confiance vivante et non de doctrine correcte. Nous prendrons suffisamment soin de notre doctrine
lorsque nous prendrons suffisamment soin de notre vie, mais I'inverse n’est pas nécessairement vrai.
L’enseignement élémentaire sur la foi en Dieu consiste a vivre notre confiance que Dieu est
absolument bon, completement aimant, d'une sagesse insondable, totalement souverain et d'une
miséricorde incommensurable.5 Qui, sensé, ne ferait pas confiance a un tel Dieu et ne lui obéirait pas ?
Pourtant, beaucoup de ceux qui professent la « foi » sont loin de vivre réellement comme s’ils faisaient
confiance a Dieu. C’est un exercice des plus enrichissants que de faire une étude approfondie de la

dignité de Dieu.
...instruction sur les baptémes

Jean-Baptiste n'a pas inventé le baptéme. C'était déja une exigence établie pour les convertis au
judaisme d'étre complétement immergés dans I'eau et les Juifs devenus rituellement impurs se
baptiseraient également eux-mémes.¢. Les Pharisiens avaient introduit la pratique du lavage rituel
avant les repas’. Les archéologues ont découvert des bains de baptéme, appelés mikvés, attachés a de
nombreuses maisons datant de I'époque de Jésus, ce qui indique qu'’il s’agissait d'un bain complet et
non seulement d'un simple lavage des mains. C'était le but des jarres a eau mentionnées dans le récit
des noces de Cana dans Jean 4. Il était également devenu courant que les rabbins baptisent leurs

disciples. En raison de l'utilisation répandue du baptéme a différentes fins, il était important que les

4Jas 2:19
511 est, bien sir, bien d’autres choses aussi, y compris une jalousie inextinguible et une justice incorruptible.
6 voir par exemple Le 17:15

7Voir MK 7:4 “Quand ils reviennent du marché, ils ne mangent que s'ils se lavent (Gk Baptise).”



chrétiens soient correctement informés sur la place du baptéme dans la foi. Le fait que le terme soit au
pluriel suggere que le baptéme d'eau et le baptéme d'esprit sont en vue et peut-étre d'autres questions

connexes telles que le baptéme pour les morts, que Paul mentionne dans sa lettre aux Corinthiens.8

... 'imposition des mains

Je doute que beaucoup d’entre nous incluraient I'imposition des mains parmi la liste des doctrines de
base essentielles pour un nouveau croyant. Je I'échangerais contre I'amour, l'unité, le service ou la
priére, ou je les regrouperais sous la rubrique des disciplines spirituelles. Alors, qu’est-ce qui est si
important pour 'auteur dans I'imposition des mains ? Pour un Juif, le terme aurait deux significations :
la pratique consistant a imposer les mains sur une chévre ou un agneau sacrificiel pour déposer
symboliquement son péché sur I'animal et ainsi étre purifié du péché.’, et les moyens de transmettre
une bénédiction?0. Dans la foi chrétienne, 'imposition des mains était utilisée pour transmettre la
guérison, le baptéme du Saint-Esprit et les dons du Saint-Esprit. Il ressort clairement des lettres de
Paul que la présence et I'action du Saint-Esprit dans la vie des gens et dans les églises étaient cruciales
et évidentes. En effet, c’est le déversement du Saint-Esprit promis qui marque la venue de la nouvelle
Alliance. C'est peut-étre pour cette raison que I'imposition des mains est considérée comme si
fondamentale. C'était le moyen par lequel le Saint-Esprit était communiqué a I'Eglise et a chaque
croyant. Sans la présence évidente et 'action puissante du Saint-Esprit, I'Eglise pourrait difficilement

prétendre étre vivante.ll

...la résurrection des morts

La résurrection des morts n’est pas une doctrine que j’ai beaucoup entendu enseigner, voire pas du
tout. Nous sommes beaucoup plus susceptibles d’entendre parler de la vie éternelle, mais les deux ne
sont pas identiques. Les Grecs de I'époque de Platon, bien avant Jésus-Christ, croyaient a la vie

éternelle. La plupart des gens semblent croire a la vie éternelle. La plupart croient que leur ame

81Co 15:29 “Or, s’'il n’y a pas de résurrection, que feront ceux qui sont baptisés pour les morts ? Si les morts ne
sont pas ressuscités, pourquoi les gens sont-ils baptisés pour eux ? Personne ne sait avec certitude a quoi Paul
faisait référence. Mais nous savons qu’au premier siécle, le baptéme dans I’Eglise était considéré comme
essentiel pour entrer dans la famille du Christ. C'est pourquoi il y avait une grande inquiétude pour ceux qui
étaient parvenus a la foi, mais mouraient avant le baptéme, soit par martyre, soit par accident, soit par des causes
naturelles. Je suppose qu'une pratique est apparue consistant a baptiser un parent proche comme mandataire

dans ces cas-la.

9 Le 16:21 “Il doit poser ses deux mains sur la téte du bouc vivant, confesser dessus toute la méchanceté et la

rébellion des Israélites, tous leurs péchés, et les mettre sur la téte du bouc.”

10 Soit de maniére informelle, comme Isaac bénissant Jacob, soit formellement comme lors de I'ordination des

prétres.

11 Voir par exemple Gal 3:3, “Es-tu si stupide ? Apres avoir commencé avec I'Esprit, essayez-vous maintenant

d’atteindre votre objectif par I'effort humain ?”



survivra apres leur mort. Ils croient qu’ils ne feront qu'un avec la nature, ou qu’ils ne feront qu'un avec
Dieu, ou qu'ils reviendront comme quelqu’un d’autre, ou qu'’ils vivront simplement heureux pour
toujours dans un état spirituel dans un monde spirituel qu'ils appellent le paradis. Mais ce n’est pas la
la doctrine chrétienne de la résurrection des morts. Les juifs et les chrétiens croient que dans le futur,
apres la mort, il y aura une grande résurrection de tous ceux qui sont morts, puis un grand jugement.12
De plus, il s’agit d'une résurrection physique et corporelle. Le jour du jugement ne comprendra pas des
armées d’ames jugées, mais des armées d’ames incarnées, de vraies personnes physiques. Quand
I'Apocalypse parle de la terre abandonnant les morts?3, il ne s’agit pas d’ames désincarnées. Au coeur
du témoignage du Nouveau Testament se trouve la résurrection physique de Jésus comme prémices
d’une grande moisson. Paul fait de grands efforts pour enseigner la résurrection physique des morts.!4
Il est vrai que le corps ressuscité n’est pas le méme que celui qui est mort. Paul dit : « Le corps semé est
périssable, il ressuscite impérissable ; il est semé dans le déshonneur, il ressuscite dans la gloire ; on le
séme en faiblesse, on le 1éve en puissance ; il est semé corps naturel, il est élevé corps spirituel.”15 Mais
le grand point de la prédication selon laquelle Christ est physiquement ressuscité des morts comme
prémice d’'une multitude est qu’il y aura une résurrection physique. Mais ce qui ressort également
clairement du Nouveau Testament, c’est que cette résurrection n’a pas lieu immédiatement apres la
mort. I y a quelque chose entre la mort et la résurrection. Les morts attendent la résurrection. A la
venue du Christ, les morts en Christ ressusciteront.1¢ En attendant, ils sont avec le Seigneur au paradis,
adorant Dieu consciemment et attendant la résurrection lorsqu'ils recevront leur nouveau corps. Le

Nouveau Testament parle fréquemment de semer dans cette vie et de récolter dans les nouveaux cieux

12 Des allusions a la résurrection se trouvent dans diverses écritures de I’Ancien Testament, méme des Job,
considéré comme le livre le plus ancien. Voir I'emploi 14:7-15;19:15-27. Voir aussi PS 16:8-11;49:14-15;73:23-
26, Est un 25:6-8;26:19;53:10-12, Hos 13:14. Il est clairement indiqué pour la premiere fois dans Dan 12:2 “Des
multitudes qui dorment dans la poussiere de la terre se réveilleront : les uns pour la vie éternelle, les autres pour
la honte et le mépris éternel. Daniel a également parlé du Jour du Jugement «...’Ancien des Jours s’est assis... La
cour s’est assise et les livres ont été ouverts.» (Da 7:9-10). La doctrine de la résurrection s’est développée
rapidement entre I’Ancien Testament et la naissance du Christ (voir par ex. 2 Macc 7) mais les Sadducéens ne

'accepterent pas. Voir Luc 20:27et suiv.

13 Concernant 20:13 “La mer rendit les morts qui s'y trouvaient, et la mort et I'Hades rendirent les morts qui s'y

trouvaient, et chacun fut jugé selon ce qu'il avait fait.”

14 Voir 1Cor 15. Dans v20 il dit : « Christ est en effet ressuscité des morts, les prémices de ceux qui se sont
endormis. » Il n'a pu passer que trois sabbats a implanter I'église de Thessalonique avant de devoir partir,
pourtant les deux lettres adressées a cette église montrent qu'il leur a longuement enseigné le retour du Christ et

la résurrection.
151Cor 15:42-44

16 1Thés 4:16. Seuls les chrétiens sont ressuscités au retour du Christ. C'est la premiere résurrection ot les
chrétiens seront jugés (Apoc. 20:4-6, 22:12). Puis, le jour du jugement, les incroyants sont ressuscités et jugés.

(20:13-15).



et la nouvelle terre apres la résurrection des morts. Tout comme nos corps sont semés dans notre
mort, ainsi toute notre foi, notre amour et nos bonnes ceuvres sont semés pour une future grande
récolte. C’est pourquoi nous devons tout faire « comme pour le Seigneur » et prendre soin de la
maniére dont nous construisons. La vie, ce n’est pas simplement attendre le ciel, c’est semer pour
I'éternité. La résurrection des morts est une doctrine fondamentale d’'une grande importance et
signification. Si cela n’est pas compris et vécu, il est peu probable que nous soyons préts a atteindre la

maturité.

... jugement éternel.

Le dernier fondement fondamental évoqué par I'auteur est le jugement éternel. Le Nouveau Testament
est tres clair sur le fait qu'il ne s’agit pas simplement de trier les brebis des chevres. Paul écrit : « Car
nous devons tous comparaitre devant le tribunal du Christ, afin que chacun regoive ce qui lui est dli
pour les choses qu'il a faites pendant qu'il était dans le corps, qu'elles soient bonnes ou mauvaises.”
(2Cor 5:10) Plus t6t dans Hébreux, nous lisons : « Rien dans toute la création n’est caché aux yeux de

Dieu. Tout est découvert et mis a nu devant celui a qui nous devons rendre compte » (Héb. 4:13).

Les évangéliques ont tendance a se méfier beaucoup de parler de bonnes ceuvres, de peur que
quiconque pense qu’ils peuvent gagner leur salut. Il est certainement vrai que nous ne pouvons pas
mériter le pardon de Dieu et que nous dépendons entiérement de sa grace, mais nous serions insensés
d’ignorer ce que dit le Nouveau Testament sur la place des bonnes ceuvres. A la plupart des églises
abordées dans les premiers chapitres de ’Apocalypse, Jésus dit : « Je connais vos ceuvres. » C'est sur la
base de nos ceuvres, et non sur l'exactitude de nos doctrines, que les chrétiens sont jugés. Le jugement
entrainera une récompense ou une perte selon nos ceuvres. Jésus a dit : « Ne vous amassez pas de
trésors sur la terre, ou les mites et la rouille détruisent, et ou les voleurs percent et dérobent. Mais
amassez-vous des trésors dans le ciel, ou les mites et la rouille ne détruisent pas, et ou les voleurs ne
pénetrent pas et ne dérobent pas. Car la ol est ton trésor, la aussi sera ton cceur. Dans I’Apocalypse,
nous lisons : « Bienheureux les morts qui meurent désormais dans le Seigneur. » « Oui, dit I'Esprit, ils
se reposeront de leur travail, car leurs ceuvres les suivront » (Ap. 14:13). L’éternité conservera ce que

nous y avons investi dans cette vie. La doctrine du jugement éternel est d’'une importance éternelle.

Et si Dieu le permet, nous le ferons.

Il semble étrange que Dieu doive permettre a un croyant d'accéder a la maturité, mais I'auteur a mis en
garde a plusieurs reprises contre la négligence de 1'Evangile et I'incrédulité, rappelant aux lecteurs que
Dieu a prété serment contre les Israélites incroyants, empéchant toute une génération d'entrer dans le
monde. terre promise. L'auteur croit clairement qu'’il est possible que Dieu préte serment pour
empécher la progression des chrétiens persistants incrédules et désobéissants. Il est donc bien

nécessaire que Dieu nous permette d’avancer vers la maturité.
Héb 6:4-8

(4) Il est impossible a ceux qui ont été une fois éclairés, qui ont gofité au don céleste, qui ont eu part

au Saint-Esprit, (5) qui ont gofité la bonté de la parole de Dieu et les puissances du siecle a venir, (6)



s'ils tombent, ils doivent étre ramenés a la repentance, car, a leur perte, ils crucifient a nouveau le
Fils de Dieu et le soumettent a la disgrace publique. (7) La terre qui s'abreuve sous la pluie qui
tombe souvent sur elle et qui produit une récolte utile a ceux pour qui elle est cultivée recoit la
bénédiction de Dieu. (8) Mais les terres qui produisent des épines et des chardons ne valent rien et

risquent d’étre maudites. A la fin, il sera briilé.

Dans ce passage, 'auteur s’inquiéte d'un certain type de croyant qui peut étre vulnérable a 'abandon.
Certains commentateurs ont essayé de dire que ce passage parle de gens qui s’égarent parce qu'ils sont

de faux croyants. Mais I'auteur mentionne cinq signes authentifiants de la foi du croyant.

... ceux qui ont été autrefois éclairés

La lumiére est un symbole de salut bien établi. Jésus a parlé de la nécessité d’avoir notre corps « plein
de lumiére » et s’est décrit comme « la lumiere du monde ». Paul a écrit : « Vous étes tous des fils de la
lumiére et des fils du jour. Nous n’appartenons ni a la nuit ni aux ténebres. Et plus loin dans cette
lettre, I'auteur écrit : « Souvenez-vous de ces premiers jours apres avoir été éclairés, lorsque vous avez
tenu bon dans un grand combat face a la souffrance.”1” Dans le Nouveau Testament, étre éclairé

signifie étre enfant de Dieu ; pour étre sauvé.

... qui ont godité au don céleste

“GoTité au don céleste » rappelle le Ps 34:8 “Golitez et voyez que le Seigneur est bon... » Le don céleste
n’est pas précisé, mais on peut supposer qu’il ne s’agit pas du Saint-Esprit, puisqu’il est mentionné
séparément. Jésus a dit : « Je suis le pain vivant descendu du ciel. Si quelqu'un mange de ce pain, il
vivra éternellement. Ce pain est ma chair, que je donnerai pour la vie du monde. Il se peut que I'auteur
ait a I'esprit le don du corps et du sang de Jésus partagé dans la fraction du pain. On a accordé a cela

bien plus d'importance qu’on ne le trouve souvent aujourd’hui.

Pierre a écrit : « Comme des nouveau-nés, aspirez au lait spirituel pur, afin que par lui vous puissiez
grandir dans votre salut, maintenant que vous avez gofité que le Seigneur est bon.”18 Pierre parle ici de
bien plus que de la fraction du pain. Il inclut toute la gamme des bénédictions qui découlent de la foi en
Christ.

En gardant a I'esprit que « ciel » était un euphémisme courant parmi les Juifs pour désigner « Dieu »,
nous pouvons lire I'expression de I'épitre aux Hébreux comme « qui ont gotité le don de Dieu ». Le don
de Dieu est une expression qui revient fréquemment dans le Nouveau Testament et qui est résumée
par Paul dans Ro 6:23 “Car le salaire du péché, c'est la mort, mais le don de Dieu, c'est la vie éternelle
en Jésus-Christ notre Seigneur. Il semble probable que I'auteur avait a I'’esprit un large éventail de
bienfaits du salut. Quoi que I'auteur entende par don céleste, il veut stirement dire que la grace

salvatrice a été appréciée.

17 Merci 11:34ff, Jn 8:12, 1Eme 5:5, Héb 10:32. Voir aussi : Jn. 1:9, Eph 5:8-14, 1 Animal de compagnie 2:9

18]n 6:51, 1P¢é 2:1-3



... qui ont partagé le Saint-Esprit

Partager 'expérience personnelle du Saint-Esprit est un signe certain du salut de la Nouvelle Alliance.
Il a été promis par les prophetes et sa présence en nous est une garantie de notre héritage en Christ.19

Dans les écrits de Paul, la présence du Saint-Esprit est le signe authentifiant du salut.20

...qui ont goiité la bonté de la parole de Dieu

Paul dit que 1'Evangile est voilé et une folie pour ceux qui périssent.2! Gofiter et voir que la parole de

Dieu est bonne est un autre signe de salut.

... et les pouvoirs de I'ére a venir

Lorsque Jean-Baptiste envoya ses disciples vers Jésus pour lui demander : « Etes-vous celui qui devait
venir, ou devons-nous attendre quelqu'un d'autre ? Jésus répondit : « Retourne et rapporte a Jean ce
que tu entends et vois : les aveugles voient, les boiteux marchent, les 1épreux sont guéris, les sourds
entendent, les morts ressuscitent et la bonne nouvelle est annoncée aux pauvres. .» Telles étaient les
puissances du siecle a venir qu’lsaie avait prophétisées, 22 et qui, comme l'auteur I'a souligné dans
Hébreux 2:4, Depuis lors, on en a été témoin dans 1'église. Gotliter aux puissances de I'ere a venir, ce

n’est pas seulement les avoir observées chez les autres, mais les avoir expérimentées par soi-méme.

L’utilisation des mots « partage » et « dégustation » indique-t-elle une expérience incompléte ?

Certains ont avancé que l'auteur décrit des personnes qui semblent sauvées, mais qui ne sont pas en
réalité parvenues a une foi pleinement salvatrice. Ils suggérent que I'illumination peut indiquer un peu
de lumiére et que la dégustation n’est pas une consommation ; (quelque chose peut étre gofité puis
craché) ; et ce partage peut étre incomplet. Mais ce n’est pas l'usage de ces expressions dans le
Nouveau Testament. En Hébreux 2:9 Lorsque 'auteur écrit que Jésus a golité la mort pour tout le
monde, il ne veut pas dire que ce n'était qu'une mort partielle ! Le partage n’est pas non plus utilisé

dans un sens partiel dans les endroits suivants ou le méme mot grec est utilisé:
Héb 3:1 “...saints freres, qui partage a l'appel céleste...”

Héb 3:14 “Nous sommes parvenus a partager le Christ si nous maintenons fermement jusqu'a la fin la

confiance que nous avions au début.”

»

Héb 12:8 “Mais si vous n’avez pas de chatiment, dont tous sont devenus participants*...

19 Eph 1:13-14 “Ayant cru, vous avez été marqués en lui d'un sceau, le Saint-Esprit promis, qui est un dépot

garantissant notre héritage jusqu’a la rédemption de ceux qui sont la possession de Dieu.”
20 Pour une défense compléte de cette affirmation, voir Fee, « La présence habilitante de Dieu.”
211 Cor 1:18, 2 Cor 4:3

22 Mont 11:3-5, Est un 35:5-6



Rien n'indique ici que I'auteur décrit de faux croyants, mais plutét qu'il essaie de souligner a quel point
ces personnes sont complétement sauvées et qu’elles ont été témoins de la réalité du Christ dans leur

vie.
...s'ils tombent, pour étre ramenés a la repentance,

Nous sommes au milieu d'une phrase assez longue. Simplifions les choses pour voir ot nous allons:

“Il est impossible que les [chrétiens] qui ont chuté soient ramenés a la repentance.”

Tomber

Parce que ce verset est si controversé depuis des siecles, nous devons I'examiner avec attention.
Considérons d’abord la signification de tomber. Le mot grec traduit par tomber n'apparait qu'ici dans
Hébreux. 6:6 mais sa racine se décline en deux autres versions : fall et fall from. Le mot traduit chute se

produit 88 fois. Parmi ceux-ci, ceux relatifs a notre sujet sont ceux-ci:

“Je demande encore une fois : ont-ils trébuché au point de ne plus pouvoir se rétablir ? Pas du tout! Au
contraire, c’est a cause de leur transgression que le salut est venu aux paiens pour rendre Israél jaloux.
(ROM 11:11)

“Et ne vous plaignez pas, comme certains d’entre eux l'ont fait, et ont été tués par 'ange destructeur.
Ces choses leur sont arrivées a titre d'exemples et ont été écrites comme des avertissements pour
nous, sur qui l'accomplissement des siecles est venu. Donc, si vous pensez tenir bon, faites attention a
ne pas tomber.!” (1Cor 10:10-12)

“Et contre qui était-il en colere pendant quarante ans ? N'était-ce pas ceux qui ont péché, dont les

corps sont tombés dans le désert ? (Héb. 3:17)

“Faisons donc tous nos efforts pour entrer dans ce repos, afin que personne ne tombe en suivant leur

exemple de désobéissance. (Héb. 4:11)

“Mais surtout, mes fréres, ne jurez ni par le ciel, ni par la terre, ni par aucun autre serment ; mais votre

oui doit étre oui, et votre non, non, afin que vous ne tombiez pas sous le jugement. (Jas 5:12 NAS95)

Toutes les citations, sauf la derniére, appliquent le mot a I'exemple d’Israél qui est tombé mais n’a pas
été coupé de l'alliance de Dieu. Il n’est jamais utilisé pour parler d’apostasie. Méme chez les Romains

11 Paul l'utilise pour décrire une surdité temporaire a I'Evangile parmi les Juifs.

Le mot grec traduit par chute de ou échec se produit 17 fois. Parmi ceux-ci, ceux relatifs a notre sujet

sont ceux-ci:

“Vous qui essayez d’étre justifiés par la loi, vous avez été éloignés de Christ ; vous avez perdu la grace.
(Géorgie 5:4)

“C'est pourquoi, chers amis, puisque vous le savez déja, soyez sur vos gardes afin de ne pas vous laisser

entrainer par l'erreur des hommes sans loi et de ne pas tomber de votre position stire.” (2Pé 3:17)



“Rappelez-vous de la hauteur d'ou vous étes tombé ! Repends toi et fais les choses que tu faisais en
premier. Si vous ne vous repentez pas, je viendrai vers vous et j'enléverai votre chandelier de sa place.

(Concernant 2:5)

Un autre mot traduit par « chute » est utilisé par Jésus pour décrire ses disciples qui l'ont renié apres
son arrestation et aussi pour décrire ceux de la parabole des sols et a la fin des temps qui chutent a

cause de la persécution. Paul utilise le méme mot pour décrire les chrétiens qui tombent dans le péché.

Dans tous les cas ou I'idée de chute est liée a la foi, elle fait référence a ceux qui tombent de ce qu’ils
avaient et qui ont besoin de retourner a la foi et a I'obéissance. Aucun de ces mots ne signifie
nécessairement I'apostasie, mais plutot le manque de foi ou d’'obéissance. Dans chaque cas, il
s'applique a ceux qui risquent de perdre leur réputation dans la foi. IIs trébuchent, mais pas au-dela du
repentir et du rétablissement. Cela démontre simplement que dans 1Dans le christianisme du e siecle,
il était courant de parler de chrétiens tombant dans leur foi sans aucune suggestion de perte du salut
ou d'impossibilité de restauration. Mais dans Hébreux 6:6 nous avons une variante du mot non utilisée
ailleurs dans le Nouveau Testament et avec elle un avertissement selon lequel la restauration a la

repentance est impossible.

Apostasie ou paresse ?

Parce que l'auteur dit que la restauration est impossible, Hébreux 6:6 a généralement été interprété
comme signifiant que les chrétiens qui se détournent de la foi et nient le Christ comme Sauveur
perdent leur salut et ne peuvent pas étre restaurés. Certes, la question de la restauration des croyants
apostats (ceux qui ont renoncé a leur foi) était un probléme majeur pour I'Eglise primitive qui a
souffert de graves persécutions, mais je ne pense pas que ce soit la le sujet de préoccupation ici. Le
contexte, exposé dans les chapitres d'Hébreux 2-5, n'est pas une persécution?3 ou le renoncement a la

foi mais plutot la paresse et I'endurcissement des cceurs a cause du péché.

Infidélité a répétition

L'expression « ramenés » ou « les renouveler a nouveau » donne une indication d'une chute et d'un
renouveau répétés dans le passé, qui ne peuvent plus se répéter. Peut-étre que cela est également
évoqué dans les versets 7 ou il dit « la pluie tombe souvent », suggérant les appels répétés de Dieu.
C'était certainement I'histoire des Israélites. Dieu leur avait pardonné dix fois leur rébellion et leur
incrédulité, mais il arriva un moment ot ils ne purent plus étre restaurés.2* Dieu a agi en jugement. La

difficulté ici est que I'auteur ne dit pas qu'en fin de compte, ils ne pourront peut-étre pas étre

restaurés, mais simplement que s'ils tombent, ils ne pourront pas étre restaurés.

23 Héb 10 fait référence a la persécution passée, mais il n’y a aucune référence a la persécution actuelle.

24“_. qui m'a désobéi et m'a testé dix fois... » (Num 14:22)



Tomber de la promesse

Je pense que le contexte des Israélites dans le désert nous donne le sens de tomber. Ils sont tombés
dans I'impossibilité d’hériter. Ils étaient déja « tombés » dans leur foi a de nombreuses reprises :
lorsqu’ils tremblaient devant les chars de Pharaon au bord de la mer Rouge, lorsqu'’ils se plaignaient
du manque d’eau, de pain et de viande, lorsqu'’ils fabriquaient le veau d’or. A chacune de ces occasions,
ils tomberent dans le péché et I'incrédulité. Chaque fois que Moise intercédait, Dieu leur pardonnait et
ils continuaient leur voyage vers la Terre Promise. A chacune de ces occasions, ils ont été renouvelés ou
restaurés par le repentir. Mais quand ils tomberent encore une fois, effrayés devant les géants du pays,
Moise ne put vaincre, méme s'ils se repentirent. Le Seigneur dit : « Je leur ai pardonné, comme tu I'as
demandé » (Num 14:20), mais il jura quand méme contre eux, les empéchant d'entrer dans le pays. lls
n’avaient plus la possibilité d’entrer dans la Terre Promise. Méme s'ils se sont repentis et ont été
pardonnés, ils n'ont pas pu étre restaurés a leur ancien espoir d'héritage. En Hébreux 3 et 4 le terme

chute fut appliqué a cette incapacité finale a obtenir la promesse.

L’exemple d’Esail

Cette situation est encore illustrée par l'auteur en hébreu 12:16-17. Ici, Esatii est mentionné comme un
autre exemple de quelqu'un qui a jeté son héritage et n'a pas pu le récupérer malgré son repentir. La
formulation ici est significative. La NIV dit : « Ensuite, comme vous le savez, lorsqu'il a voulu hériter de
cette bénédiction, il a été rejeté. Il ne parvint pas a le faire changer d’avis, méme s'il recherchait la
bénédiction en pleurant. » Le NASB qui suit le grec plus littéralement dit : « Car vous savez que méme
plus tard, lorsqu'il désira hériter de la bénédiction, il fut rejeté, car il ne trouva aucune place pour la
repentance, bien qu'il la cherchat avec des larmes. » La NIV donne mieux le sens, mais la NASB suit
l'utilisation par 'auteur du mot « repentir » pour décrire le désir d’Esaii de réparer la perte qu'il a
subie a la suite de ses actions. Il s'est repenti de son acte insensé, mais n'a pas pu obtenir le repentir de

ses Conséquences.

Conclusion

Ceci, je suggere, est le sens de 1'épitre aux Hébreux 6:6, cohérent avec les arguments des Hébreux 3 et
4. Une fois qu'une personne perd la promesse a cause d'une désobéissance ou d’une incrédulité
répétée, elle ne peut pas récupérer la promesse, méme avec son repentir et le pardon de Dieu. Ils se
sont éloignés de la promesse ; ils en sont exclus, la promesse ne peut pas étre renouvelée. Si nous
endurcissons notre ceceur, nous ne pouvons plus entendre le Saint-Esprit nous parler et Dieu pourrait
éventuellement nous empécher de progresser davantage. C'est pourquoi l'auteur dit : passons a la

maturité « si Dieu le permet ».”

... car, a leur perte, ils crucifient a nouveau le Fils de Dieu et le soumettent a la disgrdce publique.

L'auteur dit que ceux qui abandonnent crucifient a nouveau le Fils de Dieu et le soumettent a la
disgrace publique. L’auteur fait une déclaration similaire dans Hébreux 10:26 “Car si nous péchons
volontairement aprés avoir regu la connaissance de la vérité, il ne reste plus de sacrifice pour les

péchés. Mais ces affirmations sont en réalité tout a fait différentes. La premiere dit que ces gens



crucifient a nouveau Christ par leur péché, tandis que la seconde dit qu'il n'y a pas de sacrifice pour

leur péché.
Il ne reste plus de sacrifice pour les péchés

Certains, voyant une similitude avec 10:26, Je pense que ce verset dit que si une personne déchue
devait étre restaurée, alors cela nécessiterait un deuxiéme sacrifice pour son péché, puisqu'elle avait
déja bénéficié de la crucifixion lorsqu'elle est arrivée a la foi pour la premiére fois. Et comme il n'y a
pas de seconde crucifixion, on ne peut pas leur pardonner une seconde fois. Mais I'auteur ne dit pas
que s'ils étaient restaurés, ils crucifieraient Christ a nouveau, mais qu'en tombant, ils crucifient a

nouveau Christ. Je rejette donc cette compréhension.

Par l'apostasie, ils crucifient a nouveau le Christ

L'apostasie est le rejet des prétentions de Jésus d'étre le Fils de Dieu. D’aprés mon expérience, la
véritable apostasie est une chose rare. Ceux que je connais qui ont arrété de suivre Christ n’ont pas
rejeté leur croyance en Lui mais seulement leur désir de Le suivre de la maniére qui leur a été
enseignée. Certains ont été emmenés a cause du péché, d’autres a cause de la souffrance, de la
déception ou de I'ennui. Certains peuvent rejeter publiquement Christ sous la persécution, mais ne le

rejettent jamais dans leur cceur. Cela peut paraitre lache, mais cela justifie-t-il la damnation éternelle ?

La véritable apostasie est une dénonciation sincere du Christ ; le souhait de crucifier a nouveau Jésus
et de le mettre en disgrace publique. Peut-étre que ce verset rappelle la scene de la crucifixion de Jésus
a travers les yeux des foules juives qui criaient « Crucifiez-le ! Ils ont completement rejeté les
prétentions du Christ a étre le Messie et 'ont déclaré frauduleux. Ainsi, un croyant qui renonce a sa foi,
prétendant que Jésus est un menteur, rejoindrait effectivement cette foule et « crucifierait a nouveau le
Fils de Dieu ». Il est croyable que les chrétiens qui rejettent si totalement Christ ne peuvent pas étre
restaurés a la foi. S’ils ont vu le salut de I'intérieur et ont ensuite complétement rejeté ses fondements

mémes, que peut-on dire de plus a une telle personne pour restaurer la foi ?

Cela dit, je ne pense pas que I'apostasie soit ce que I'on entend ici par chute. Le contexte n’est pas celui
de la persécution ou du renoncement a la foi mais plutot celui de la paresse et de I'endurcissement des

ceeurs a cause du péché. Je rejette donc également cette interprétation.

Par leur infidélité répétée, ils crucifient a nouveau le Christ

J'ai soutenu plus haut que I'abandon dont un croyant ne peut pas revenir est la perte d'une promesse
due au serment que Dieu a prété contre lui a la suite d'avertissements répétés et d'incrédulité. Quel
rapport cela a-t-il avec le fait de crucifier a nouveau le Fils de Dieu et de le soumettre a la disgrace

publique ?

Jésus a été crucifié pour nous délivrer de notre péché. Il a été publiquement déshonoré pour nous
sauver de la disgrace éternelle. Lorsque nous continuons a pécher, nous imposons effectivement nos
péchés sur Jésus sur la croix. Nous déshonorons le nom de Jésus devant le royaume céleste et devant

nos semblables. Lorsque le peuple de Dieu est jugé par Lui, cela apporte encore plus de déshonneur.



Les Juifs connaissaient tres bien cette notion. Le nom de Dieu fut déshonoré lorsqu'’ils furent vaincus
par leurs ennemis a cause de leur rébellion. Dieu a dit a travers Ezéchiel : « Et partout ou ils allaient
parmi les nations, ils profanaient mon saint nom, car il était dit d'eux : « Ceux-ci sont le peuple de

1'Eternel, et pourtant ils durent quitter son pays » » (Ezéchiel 36:20).

La croix était le moyen de délivrer le peuple de Dieu de sa colére, mais la désobéissance répétée fait
honte au Christ dont nous sommes le corps et conduit finalement Dieu a porter un jugement contre un
individu ou une communauté (comme nous le voyons menacé pour I'église d'Ephése dans 1'Apocalypse
13). 2:5).

Quand quelqu'un, par une rébellion obstinée, crucifie a nouveau le Fils de Dieu et le soumet a la
disgrace publique, alors Dieu peut préter serment contre lui, 'empéchant d'hériter des promesses de
Dieu, de sorte qu'il ne puisse y avoir de rétractation du serment, méme si ils se repentent. C’est 13, je

suggere, le sens de ces versets.

épines et chardons

L’auteur passe maintenant d’'un avertissement direct concernant ’abandon a une métaphore utilisée

tout au long des Ecritures. 25

“La terre qui s'abreuve sous la pluie qui tombe souvent sur elle et qui produit une récolte utile a ceux
pour qui elle est cultivée recoit la bénédiction de Dieu. Mais les terres qui produisent des épines et des

chardons ne valent rien et risquent d’étre maudites. A la fin, il sera briilé. » (Héb. 6:4-8)

Il s’agit d'une métaphore des promesses fondamentales de I'alliance données a Moise : si le peuple

obéit a Dieu, il recevra la bénédiction, mais s’il désobéit, il subira la malédiction de Dieu. 26

La métaphore dérive pour une moitié de la malédiction de la chute, ou Dieu a dit a Adam que la terre
produirait des épines et des chardons, et pour l'autre moitié de I'assurance que la Terre promise serait
féconde, coulant de lait et de miel. Isaie applique la métaphore a Israél, le décrivant comme une vigne
stérile ou poussent des ronces et des épines. Jésus a exhorté les Juifs a se repentir et a croire en
utilisant une parabole sur un arbre stérile qui risquait d'étre maudit, mais le jardinier a persuadé le
propriétaire de lui donner un an de plus. Puis Il a utilisé la métaphore pour avertir Ses disciples

(chaque branche en moi) :

“Je suis la vraie vigne et mon Pére est le jardinier. Il retranche en moi toute branche qui ne porte pas
de fruit, et il taille toute branche qui porte du fruit pour qu'elle soit encore plus fructueuse. Si un

homme demeure en moi et moi en luij, il portera beaucoup de fruit ; sans moi tu ne peux rien faire. Si

25 Gén. 3:18, Lév 26:33, Deut. 29:20etf, Isa 5:1-7, 7:23, 32:12f, Jer 25:8ff, Hos 9:6, 10:8, Luc 13:6-8

26 Certains commentateurs soutiennent que cette métaphore montre que les personnes auxquelles 'auteur pense
ne sont pas de vrais chrétiens ; ce sont des terres stériles et non fertiles. Mais la métaphore n’a jamais été
appliquée aux nations paiennes, mais uniquement au peuple de Dieu. C’était un avertissement de se repentir de

peur que Dieu ne déverse le jugement de I'alliance contre son peuple.



quelqu'un ne reste pas en moi, il est comme une branche qui est jetée et qui se desséche ; ces branches

sont ramassées, jetées au feu et briilées. (John 15:1-6)

La fécondité est récompensée par des soins qui produisent davantage de fécondité, tandis que la

infertilité aboutit a un jugement symbolisé par la briilure.2?

Paul en était tres conscient (il utilise le méme mot, traduit sans valeur en hébreu). 6:8 et disqualifié
dans 1Co 9:27): “Je bats mon corps et j'en fais mon esclave afin qu'apres avoir préché aux autres, je ne
sois pas moi-méme disqualifié pour le prix », et « Si le travail d'un homme est brfilé, il en subira une

perte ; lui-méme sera sauvé, mais seulement comme s'échappant a travers les flammes” (1Co 3:15).

Notez qu'aucun de ces passages ne dit qu'une personne stérile sera briilée. La brlure existe dans les

métaphores pour représenter autre chose : I’élimination des mauvais fruits et la fin de la possibilité de
fécondité. L’avertissement est sérieux ; une infertilité continue peut entrainer un jugement irrévocable
contre nous, de sorte que nous serons sauvés au tribunal du Christ, mais « seulement comme par le feu

”

».

La parabole des sols

Il y a peut-étre un paralléle entre ce passage et la parabole des sols. Les personnes représentées par
les sols pierreux et épineux dans la parabole pourraient étre les mémes personnes stériles auxquelles
s’adresse ce passage. Certains disent que ces gens ont une foi qui ne sauve pas, mais ce n’est pas ce que
Jésus a dit. Seule la semence du bord du chemin a été prise par Satan « de peur qu’ils ne croient et ne
soient sauvés ». Les autres ont grandi, mais certains ont trébuché et d’autres sont devenus infructueux.
Jésus ne dit pas qu'ils n'étaient pas sauvés ni qu'ils ont perdu leur salut (voir Lc 8:12etff). 28 La
parabole est un avertissement pour grandir dans la foi, de peur que la vie d’'une personne ne devienne

infructueuse. Ceci est exactement conforme au message des Hébreux.

Conclusion

Ma conclusion est que I'auteur, reflétant les avertissements donnés précédemment en citant le Psaume
95, » met a nouveau en garde contre l'infertilité du peuple de Dieu, conduisant a la possibilité

d’encourir la malédiction de Dieu.

27 Ce passage est souvent utilisé pour décrire la souffrance ou les difficultés que Dieu utilise pour nous rendre
plus féconds. L'auteur de la lettre aux Hébreux qualifie ce processus de chatiment (chapitre 12), mais je ne suis
pas convaincu que c'est ainsi que Jésus voulait que nous prenions ses images dans Jean 15. L’élagage est plus
probablement une référence au soin et a I'attention que Dieu accorde aux croyants féconds pour améliorer et
multiplier leur fécondité. Cela refléte la promesse de Dieu a Abraham : « En multipliant, je te multiplierai. » ou il

n'y a aucune trace de chatiment. Le chatiment est réservé aux branches stériles qui sont coupées et briilées.

28 Le mot que Jésus a utilisé pour « trébucher » dans la parabole est le méme mot qu’il a utilisé pour décrire ses
disciples qui I'ont renié apres son arrestation. Ses disciples ont trébuché sous la pression, tout comme il I'avait

prévenu dans cette parabole. Qui oserait dire qu'’il n’est pas sauvé ?



Le contexte des Hébreux 6:1-8

A aucun moment jusqu’a présent 'auteur n’a exprimé son inquiétude a I'égard des faux croyants ou de
ceux qui ne se sont pas encore définitivement engagés envers Christ. Il écrit aux croyants a propos
d'eux-mémes, les exhortant a préter attention a la plénitude de I'Evangile et a se diriger vers le repos
promis et a hériter de tout ce que Dieu a promis. Il est tout a fait logique qu’il avertisse les croyants en
retard, comme il I'a déja fait a plusieurs reprises, de peur qu'’ils ne se retrouvent empéchés de

progresser, voire méme de s’éloigner.

Nous devons également noter qu’a aucun moment jusqu’a présent nous n’avons rencontré de menace
de perte du salut pour ceux qui ne tiennent pas compte de ces avertissements. Méme un croyant qui
tombe au point de crucifier Christ a nouveau n’est pas menacé de perdre son salut. Nous sommes
avertis que nous ne pouvons pas les inciter a la repentance et qu’ils risquent d’étre maudits, mais cela
ne revient pas a dire qu'ils ont perdu leur salut. Les deux Testaments suggerent fortement le contraire
: ceux qui étaient maudits sous I’Ancienne Alliance n’ont pas été abandonnés par Dieu et Jésus a
raconté des histoires du fils prodigue et de la brebis perdue montrant comment les rebelles ne sont

jamais rejetés.

Nous avons observé au début de ce chapitre comment le contenu de Hébreux 6 découle vraiment
directement de Hébreux 4. Chapitres 2, 3 et 4 tous contiennent des avertissements contre l'incrédulité
parmi les enfants de Dieu et le danger que Dieu préte serment contre eux. Il existe un parallele évident
entre les avertissements du chapitre 6 et ceux du chapitre 4. Tous deux exhortent a progresser dans la
foi (4:11, 6:1), les deux mettent en garde contre les chutes (4:11, 6:6) et tous deux mettent en garde
contre le danger que Dieu préte serment contre les morts. (4:3, 6:8). Il semble tres probable que la
chute du chapitre 6 c'est la méme chose que de ne pas entrer dans le reste du chapitre 4. Les deux
décrivent des croyants qui ont été infidéles et désobéissants a un tel degré que Dieu a prété serment

contre eux, empéchant tout progres ultérieur.

Son souci a toujours été avec les croyants défaillants ; ceux qui ne poussent pas vers la maturité, et
c'est le contexte de Hébreux 6. Il veut qu'ils avancent mais est troublé par le fait qu'ils soient encore
immatures, mais il est convaincu qu'ils progresseront effectivement. L'avertissement concerne le

danger d'immaturité.2®

Un croyant désobéissant peut se voir interdire tout progrés ultérieur.

Tout cela renforce la ligne d’interprétation que j’ai suivie tout au long de ce chapitre. 30 annexe 2 décrit
diverses autres interprétations qui ont été proposées, mais je ne trouve aucune d’entre elles

convaincante. L’auteur dit que les vrais croyants qui tombent dans un péché grave ou dans une

29 Pour une discussion plus complete sur la question de 1'apostasie des croyants et de la sécurité éternelle, voir

I'annexe « Sécurité éternelle ».

30 Ce point de vue a été présenté par Haan, Hodges, Lang et McGee dans leurs divers commentaires sur
Hébreux*.* Voir aussi Gromacki, Stand Bold in Grace ; Kendall, Une fois sauvé, toujours sauvé et Eaton, Une

théologie de lI'encouragement.



incrédulité obstinée seront infructueux et risquent de voir Dieu préter serment contre eux, les
empéchant de progresser davantage dans leur foi. Ils restent assurés de leur salut mais ne peuvent pas
hériter des promesses. La préoccupation de 'auteur est que ceux qui ne s’éloignent pas des doctrines
fondamentales de la foi sont vulnérables a un tel abandon et il exhorte donc ses lecteurs a avancer

dans leur compréhension et leur obéissance grace a une foi persévérante.
Peter lance un appel remarquablement similaire:

“Sa puissance divine nous a donné tout ce dont nous avons besoin pour la vie et la piété grace a notre
connaissance de Celui qui ** nous a appelés.** (3:1) par sa propre gloire et sa bonté. 4 A travers ces, il
nous a fait ses tres grandes et précieuses promesses (4:1), afin qu'a travers eux vous puissiez
participer a la nature divine (3:14, 4:10) et échappez a la corruption dans le monde causée par les
mauvais désirs. 5 C'est précisément pour cette raison que faites tous vos efforts (4:11, 6:11) pour
ajouter a votre foi la bonté ; et a Dieu, la connaissance; 6 et a la connaissance, la maitrise de soi; etala
maitrise de soi, la persévérance (6:12); et a la persévérance, la piété; 7 et a la piété, la bonté
fraternelle ; et a la bonté fraternelle, 'amour. 8 Car si vous possédez ces qualités dans une mesure
croissante, elles vous empécheront d'étre inefficace et improductif.** (6:7,12) dans votre connaissance
de notre Seigneur Jésus-Christ. 9 Mais si quelqu'un ne les a pas, il est myope et aveugle.** (5:11), et a
oublié qu'il a été purifié de ses péchés passés (1:3). 10 C'est pourquoi, mes fréres, soyez d'autant
plus impatients** (4:11, 6:11) pour ** assurer votre appel et votre élection** (6:11). Car si tu fais ces
choses, tu ne tomberas jamais** (4:11), 11 et vous recevrez un accueil riche (6:10) dans le royaume

éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ.” (2Pé 1:3-11)

J'ai mis en évidence les phrases qui sont particulierement liées a 1'épitre aux Hébreux et j'ai ajouté la
référence a l'épitre aux Hébreux entre parentheses. J'espere que vous pouvez voir la forte similitude
de pensée. Il est clair que Pierre s’adresse aux chrétiens, dont certains risquent de devenir inefficaces
et infructueux, de tomber et de subir une entrée ignoble dans le royaume éternel. Je suggére que c'est

la méme préoccupation que celle de I'auteur des Hébreux et c'est le sens de I'épitre aux Hébreux. 6:1-8.

Les dangers de s’en tenir aux bases

Il est peu probable que les chrétiens a qui 'on enseigne uniquement les doctrines fondamentales de
I'Evangile soient suffisamment miirs pour résister aux tentations et aux souffrances du monde et
risquent de perdre la foi. Les troubles et les déceptions sont vécus par tous les croyants. Parfois, nous
confondons la volonté de Dieu avec nous et subissons les conséquences de la poursuite de mauvais
objectifs. Parfois, nous sommes découragés de constater que les promesses ne peuvent pas étre
transmises rapidement ou facilement. Parfois, nous sommes perplexes face aux voies de Dieu qui ne
correspondent pas a nos attentes. Parfois, nous sommes attirés par la récompense immédiate du péché
parce que la récompense de la justice semble si lointaine. Si nous endurcissons notre cceur et nous
détournons du Dieu vivant, nous n’accéderons pas au repos promis. Si nous abandonnons les
promesses de Dieu ou si nous persistons dans I'incrédulité ou la désobéissance, nous risquons d’étre

maudits et de nous retrouver irrécupérables.



Pour ceux qui ont déja expérimenté la grace de I'Evangile, la puissance de la Parole, la présence du
Saint-Esprit et vu les réponses aux priéres, il n’y a rien que I'on puisse leur dire ou leur montrer qu'’ils
n’aient déja expérimenté. [ls sont peut-étre hors de notre portée et, si Dieu devait juger leur

incrédulité par un serment, ils ne pourront jamais retrouver une vie féconde.

C'est, me semble-t-il, la préoccupation de I'auteur. C'est ce dont il parle depuis le début de sa lettre.
Chapitre 6 n’est pas une digression sur le sort des rétrogrades, c’est un appel supplémentaire pour que
ses lecteurs accordent une attention particuliére et attentive a toute la profondeur des promesses de la
Nouvelle Alliance. Il exhorte ses lecteurs a ne pas s’installer dans le « désert » ou les gens ont été
sauvés, libres et en sécurité en Dieu, mais n’ont pas encore expérimenté la plénitude de ses promesses.
L'avertissement du chapitre 6 est contre ceux qui se contentent de rester la ou ils sont et de ne pas
avancer. Son avertissement ne s'adresse pas a ceux qui décrochent (il est trop tard pour les avertir), il
s'adresse a ceux qui ont pris un bon départ, mais qui, a cause de leur immaturité, sont en danger de

tomber.

Beaucoup de gens ont passé tellement de temps a se demander si les personnes décrites dans Hébreux
6 sont vraiment sauvés et si une personne vraiment sauvée peut perdre son salut, elle a completement
raté le point de 'auteur. En replacant le passage dans son contexte, nous pouvons voir que 'auteur se
préoccupe des dangers de 'immaturité. La lecon qu'il veut que nous apprenions concerne le type
d’enseignement que nous donnons et recevons. Il souligne le danger de n'enseigner que les bases. Les
croyants immatures tombent facilement, alors assurez-vous qu'’ils recoivent un enseignement qui les

amene a murir.
L’urgence de progresser dans notre foi

C'est la raison pour laquelle I'auteur écrit. Il est clairement préoccupé par la croissance continue de ces
croyants. Il les exhorte a préter attention a 'Evangile, a stimuler leur foi, a faire preuve de diligence
pour entrer dans le repos promis par Dieu, a laisser derriéere eux la réitération constante des bases et a
passer a la maturité. Ce qui nous surprend en lisant ceci, c'est que l'auteur soit si pressant dans son
appel. C’est le genre d’urgence que nous avons ’habitude d’entendre de la part des prédicateurs de
I'Evangile appelant les pécheurs a se repentir et a recevoir le salut. Mais il est impossible d’interpréter

cette lettre comme étant adressée a ceux qui ne sont pas sauvés.

J'ai écrit ce livre en raison de l'urgence avec laquelle 'auteur écrivait aux chrétiens hébreux, les
appelant a avancer dans leur foi vers la maturité. Je pense que 'appel de cette lettre devrait étre
appliqué a nos églises et a nos vies individuelles avec clarté et urgence. Dieu veut que son peuple
atteigne la maturité et hérite de tout ce qu’il a promis. Nous devons recevoir les encouragements et
tenir compte des avertissements. La majorité des chrétiens acquierent la foi avant de quitter leurs
études a temps plein, mais beaucoup abandonnent leur religion au cours de la vingtaine. Est-ce d{, en
partie, a un enseignement et a une formation des disciples inadéquats vers la maturité ? Il semble que
de nombreux parents chrétiens esperent ou supposent que leurs enfants recoivent un enseignement

adéquat a I'école du dimanche, dans les groupes de jeunes et a I'église. Pourtant, ma propre expérience



indique une compréhension alarmante, méme des bases mémes de la foi, chez les adolescents

chrétiens, méme chez ceux qui ont des convictions chrétiennes. parents.

Le besoin de maturité chrétienne ne se limite pas aux jeunes. Cela ne peut pas étre mesuré en années,
ni méme en expérience ou en responsabilité de leadership. Les querelles qui ont lieu entre les
membres de longue date de nombreuses églises et le nombre inquiétant de dirigeants d’églises qui
tombent dans de graves péchés chaque année sont sirement une indication que la piété et la maturité
chrétienne ne viennent pas nécessairement avec 'dge ou de grandes compétences en leadership. Nous
devons tous prendre au sérieux I'appel a grandir a I'image du Christ et a avancer vers tout ce que Dieu
a pour nous. Abraham a beaucoup a nous apprendre a ce sujet, comme nous le verrons dans la seconde

moitié du chapitre aux Hébreux. 6.

Questions de discussion et d’application en Hébreux 6:1-8

V1-2 Etes-vous en sécurité dans les doctrines fondamentales du salut ?

Pouvez-vous expliquer briéevement les six doctrines de base énumérées ?

Donnez quelques exemples d’« ceuvres mortes » et de « bonnes ceuvres » tirées de votre propre vie.

Essayez d’expliquer aussi clairement que possible, sans utiliser de jargon chrétien, en quoi consiste

votre foi en Dieu.
Expliquez aussi clairement que possible ce qui se passera le Jour du Jugement.

V3 Selon vous, y a-t-il quelque chose qui pourrait vous empécher d’atteindre la maturité dans votre foi
”

V4-5 Décrivez vos expériences des cing signes de vie spirituelle énumérés.
Vivez-vous encore ces choses ?
Sinon, que pouvez-vous faire pour rafraichir votre expérience de Dieu ?

V6'Y a-t-il des promesses ou des commandements que Dieu vous a donnés et auxquels vous avez

renoncé ? Que pouvez-vous faire pour restaurer votre foi et votre obéissance ?
A quelles épreuves de foi faites-vous face actuellement ? Comment pouvez-vous étre renforcé ?
Pour qui priez-vous pour qu'’il revienne a sa foi ?

Avez-vous des raisons de croire que Dieu a prété serment contre eux ? - Sinon, il y a beaucoup

d’espoir.

V7-8 Que vous dit Dieu ? De quelles bénédictions bénéficiez-vous ?

Etes-vous préoccupé par l'infertilité dans votre propre vie ou dans celle d’une autre personne ?
Selon vous, quelle en est la cause ? (Incrédulité, cceur dur, désobéissance, péché...)

Que peut-on faire pour changer cela ?



