Argument fructueux

Fermenter un bon millésime

La parabole familiére du vin nouveau et du vieux vin est

rapportée par Matthieu, Marc et Luc. C'est la version de Luke:

“Personne n’arrache un morceau d’'un vétement neuf pour
réparer un vieux. Autrement, ils déchireraient le vétement neuf,
et la piéce du vétement neuf ne correspondrait pas a l'ancien. Et
personne ne verse du vin nouveau dans de vieilles outres.
Autrement, le vin nouveau fera éclater les outres ; le vin
mangquera et les outres seront perdues. Non, il faut verser le vin
nouveau dans des outres neuves. Et personne, apres avoir bu du
vieux vin, ne veut du nouveau, car on dit : « Le vieux est meilleur.
» » (Luc 5:36-39)

Le contexte de la parabole nous montre que Jésus I'a racontée
pour expliquer une nouvelle approche du jeline. Mais il posséde
une sagesse qui peut étre appliquée a de nombreuses situations.
Ici a Chinley, nous vivons une telle situation en ce moment. Le
vin nouveau bouillonne dans I'église : les jeunes familles parmi
nous réfléchissent a de nouvelles facons de présenter Jésus a
leurs enfants et, bien avant la crise du Covid, elles avaient
commencé a expérimenter diverses idées. Puis le Covid est
arrivé, les services religieux ont été fermés et nous avons tous
découvert une nouvelle fagon de nous réunir ; en ligne. Cela a

ouvert de nouvelles facons de se réunir pour des groupes de



discipulat, des réunions de priere, des réunions de famille, des
discussions générales et, bien s{ir, cela a fonctionné comme une
alternative aux services religieux physiques. Avec la fin du
confinement qui se profile, certains ont commencé a réfléchir a la
possibilité de développer davantage ces nouvelles approches,
méme apreés que nous serons autorisés a « reprendre un service

normal ».

Nous avons donc du vin nouveau ici a Chinley et le PCC a ouvert
une consultation nous invitant tous a faire part de nos réflexions
sur la direction que nous voulons que 1'Eglise aille a la sortie de

la pandémie.

Lorsqu'on lit la parabole du vin nouveau et du vin ancien, il est
trop facile de s'identifier soit au vin nouveau, soit au vin ancien
et, dans chaque cas, d'écarter I'autre. Mais je pense que ce serait
passer a coté de son sens. Jésus ne dit pas qu'il faut jeter les vieux
vétements ou le vieux vin. Au contraire, son point de vue est que
les deux sont précieux et doivent étre préservés. Matthieu dit
que « les deux sont préservés » (Matthieu 9: 17) et on nous dit

dans le récit de Luc que « le vieux est meilleur ».

Le vieux vin et les vieux vétements ont de la valeur et doivent
étre conservés. Tout collectionneur de vins dira que le vieux vin
est le meilleur. En termes d'église, nous pourrions dire que « les
modeéles familiers et éprouvés ont la meilleure saveur ». Nous
savons ce qui va se passer et tout est bien ordonné et

soigneusement équilibré. Ce sont de bonnes valeurs.



Mais d’ou viennent les vieux vétements et le vieux vin ? Ils
viennent des vétements neufs et du vin nouveau qui a miri ; c'est
la lecon de la parabole. Si nous voulons pouvoir continuer a
profiter de vieux vétements confortables et d'un bon vin miir,
nous devons créer et préserver de nouveaux vétements et faire
du nouveau vin, afin qu'avec le temps, ils puissent mrir de leur
propre chef. Le vieux vin que nous avons aujourd’hui sera un
jour remplacé par le vin nouveau qui est aujourd’hui a peine

buvable. C'est ainsi que fonctionne la vie.

Jésus met en évidence certaines qualités contrastées du vin vieux
et du vin nouveau. Le vieux vin a meilleur gotit, et le vin nouveau
fait éclater les vieilles outres. Mais on ne peut pas obtenir 'un
sans l'autre. Ainsi, a moins que vous ne donniez de nouvelles

outres au vin nouveau, vous n’obtiendrez jamais de vin mfr.

Dans la grande sagesse de Dieu, Il a donné a certaines personnes
(généralement, mais en aucun cas exclusivement, les jeunes) un
golt particulier pour le vin nouveau, brut et pétillant. Mais méme
les connaisseurs de vin collectionnent et conservent le vin
nouveau pour qu'il puisse devenir du vieux vin - ils ne le boivent
tout simplement pas lorsqu'il est jeune ! Ainsi, méme si nous ne
I'aimons pas nous-mémes, nous devons tous valoriser et

préserver le vin nouveau.

Ou que nous nous placions dans cette parabole, que nous soyons
un aventurier fasciné par la crudité et I'incertitude de

I'expérience, ou un connaisseur qui aime le gotit du millésime



bien mri, je voudrais nous encourager a tenir compte de sa
sagesse. Valorisons a la fois 'ancien et le nouveau, et veillons a ce
que le nouveau puisse se développer et miirir sans contrainte de

la part de I'ancien - notre avenir en dépend.

Stephen Dolley.

Jésus aime les bons arguments

La consultation sur les pratiques de I'Eglise est une recette pour
les disputes et n’est pas pour les Ames sensibles ! Alors que nous
entamons cette consultation, des désaccords surgiront presque
inévitablement. Je voudrais proposer quelques réflexions sur la
facon dont Jésus a géré les arguments dans I'espoir que cela

puisse nous encourager.

Paul écrivit a Timothée : « Ne vous mélez pas des disputes
insensées et stupides, car vous savez qu'elles produisent des
querelles. » (2 Tim 2:23)

Il s’agit d’'un conseil judicieux, qui pourrait signifier que nous
devrions faire tout notre possible pour éviter les disputes.
Cependant, Paul n’a pas dit a Timothée d’éviter compléetement les
disputes - en effet, Paul lui-méme s’est souvent engagé dans des
disputes longues et intenses. Ce sont des arguments insensés et
stupides qu'il dit a Timothée d'éviter. Les Evangiles rapportent
que Jésus se livrait fréquemment a des disputes ; Jésus aimait les

bonnes disputes.



En lisant les Evangiles, nous découvrons que Jésus provoquait a
plusieurs reprises des disputes. Il a commencé la dispute dans la
synagogue de Nazareth qui s'est terminée lorsque les gens ont
essayé de le jeter du haut de la falaise (Luc 4). Il provoquait
fréquemment des disputes avec les pharisiens a propos de leur
hypocrisie. Il a provoqué des disputes avec les avocats lors d'un
diner (Luke 11:37-54). Il provoqua les principaux sacrificateurs
du temple en racontant une parabole contre eux (Matt. 21:33-
46). L'histoire du Bon Samaritain était la réponse de Jésus a une

couche qui voulait le tester et se justifier (Luc 10:25-37).

Luc montre clairement que Jésus était prét a s'engager
profondément dans des disputes, méme avec des gens dont le

seul but était d'essayer de le faire passer pour un insensé.:

Et tandis qu'il leur disait ces choses, les scribes et les pharisiens
commencerent a l'attaquer avec véhémence et a l'interroger sur
beaucoup de choses, I'attendant et cherchant a I'attraper dans
quelque chose qu'il pourrait dire. , afin qu'ils puissent I'accuser.
(Luc 11:53-54)

Nous pouvons donc voir que Jésus n’avait pas peur d'un bon
argument ! I n’était pas non plus bouleversé par les disputes
entre ses disciples. On nous parle de plusieurs disputes qui ont
éclaté entre les disciples et rien ne suggére que Jésus ait essayé
de mettre fin a ces disputes. Au lieu de cela, nous le voyons les
utiliser comme une opportunité pour les enseigner (Luc 9:46-48,
Marque 10:35-44, Luc 22:24-30).



L'argument dans Luc 22 est le plus tragique; cela s'est produit
lors de la Derniére Céne. Au moment méme ou Jésus donnait sa
propre vie en rancon pour la leur, ils tournérent leur attention
vers eux-mémes et se disputerent pour savoir qui était le plus
grand ! Il est étonnant que Jésus n’ait pas explosé d’indignation
face a un tel comportement, mais il ne I’a pas fait. Jean nous
raconte comment, au contraire, il leur a lavé les pieds et leur a

appris a se servir les uns les autres.

Matthieu rapporte une dispute que Jésus a eue avec les
Sadducéens dans laquelle ils donnent I'exemple hypothétique
d'une femme qui devient veuve sept fois par sept freres I'un
apres l'autre, dans une tentative de réfuter la résurrection des
morts. Jésus répondit : « Vous étes dans I'erreur parce que vous
ne connaissez pas les Ecritures ni la puissance de Dieu. Ala
résurrection, les gens ne se marieront ni ne seront donnés en
mariage ; ils seront comme les anges du ciel. Mais a propos de la
résurrection des morts, n’avez-vous pas lu ce que Dieu vous a dit
: « Je suis le Dieu d’Abraham, le Dieu d’'Isaac et le Dieu de Jacob »

? Il n’est pas le Dieu des morts mais des vivants. (Mat 22:23-32)

Pourquoi Jésus a-t-il pris la peine de s’engager dans cette
discussion ? Il savait que les Sadducéens n’allaient pas changer
d’avis au sujet de la résurrection. Ils ne lui ont pas demandé
parce qu'ils voulaient apprendre mais parce qu'ils voulaient
essayer de le faire passer pour un insensé. N’est-ce pas la le
genre d’argument insensé que Paul dit que nous devrions éviter ?

Jésus aurait pu dire : « Je ne suis pas prét a discuter avec vous si



vous ne voulez pas écouter. Revenez quand vous voulez vraiment

apprendre quelque chose. » Mais il ne I'a pas fait.

Il y a beaucoup a dire sur cet argument particulier, mais je tiens a

souligner ce qui suit:

e  ]ésus a choisi de s'engager dans la discussion

¢ Ilaécoutélalogique de I'argumentation

. Il a construit une réponse raisonnée et logique

e Apres avoir répondu, Il a ensuite formulé un nouvel

argument logique a considérer.

Les Sadducéens et Jésus utilisaient un raisonnement logique
dans leurs arguments et le but était de clarifier une vérité plus
profonde. Méme si le scénario discuté était hypothétique, ses
conséquences logiques avaient de profondes implications pour la

foi de ceux qui écoutaient.

Tout cela n’est qu’une longue fagon de dire que nous ne devrions
pas avoir peur d'une quelconque dispute entre nous. Méme des
arguments pour lesquels, au départ, nous ne sommes peut-étre
pas enclins a écouter et a envisager le changement. Les disputes
durent plus longtemps que la dispute elle-méme - elles
continuent dans nos tétes et dans nos ceceurs, et c'est souvent la
que le Saint-Esprit a I'occasion de se faire entendre - si nous
nous souvenons que le premier commandement est de s'aimer
les uns les autres et de ne pas le fermer. en nourrissant de

I'amertume.



Par son propre exemple, Jésus nous enseigne que les arguments
valent la peine - a I'exception des arguments insensés et stupides
contre lesquels Paul met en garde. Alors, qu’est-ce qui rend un

argument valable ? Je suggére ce qui suit:

o Le sujet compte vraiment

¢  Les gens sont préts a donner des arguments raisonnés pour
étayer leurs opinions

¢  Les gens sont préts a faire contre-interroger leurs
arguments

. Le résultat est une plus grande clarté sur ce qui compte

vraiment

Il y a un dernier incident de I'évangile de Luc que je souhaite
présenter comme instructif. Il ne s’agit pas d’'une discussion
animée, mais on nous dit qu'il s’agit d’'une discussion longue et
raisonnée. C'est la discussion entre les deux disciples sur le
chemin d'Emmaiis (Luc 24:13-30). Luc nous dit spécifiquement
qu'ils raisonnérent ensemble (le mot grec signifie discuter,
contester ou examiner). Ils essayaient de donner un sens a ce
qu'ils savaient. Ce qui est intéressant, c’est qu'ils en savaient déja
assez pour y comprendre un sens. Avant la crucifixion de Jésus, il
leur avait déja dit ce qui allait arriver et pourquoi, mais ils ne
I'avaient pas compris ni cru. Alors maintenant, Jésus s’approche
et écoute leur raisonnement. Puis Il les réprimande pour leur
lenteur et leur incrédulité et les raisonne en utilisant les

écritures qu’ils connaissent déja.



De la méme maniére, lorsque nous nous disputons et essayons de
raisonner les uns avec les autres, nous devons essayer de nous
rappeler que Jésus aime se joindre a nous. Et si nous écoutons
Jésus pendant que nous nous écoutons les uns les autres, peut-
étre nous rappellerons-nous choses qu'll nous a dites. Lorsque
cela se produit, nos arguments peuvent étre transformés au-dela
des limites de notre propre raison et de nos tentatives pour nous
persuader les uns les autres, et ils peuvent devenir une
opportunité pour le Saint-Esprit de parler et pour nous de nous
aider les uns les autres a croire ce qu’ll nous a dit. Cela constitue

un argument vraiment valable.

Dans le célébre passage sur I'amour, Paul nous dit que I'amour «
protége toujours, fait toujours confiance, espere toujours,
persévere toujours ». (1Cor 13:7). Le commandement du Christ
est que nous nous aimons les uns les autres et que nous aimons
faire confiance. Cela signifie que dans nos arguments, nous
devons partir de la présomption que I'autre personne est digne
de confiance ; que méme si nous sommes en désaccord, ils sont
honnétes et ont de bonnes intentions. Mais Dieu, dans sa sagesse,
ne nous a pas encore rendus parfaits, alors parfois nous nous
blessons mutuellement au cours de nos disputes. Lorsque cela se
produit, nous devons « nous supporter les uns les autres et nous
pardonner les uns aux autres » (Col. 3:13). Mais jusqu’a ce que
Jésus revienne, il veut que nous ayons nos arguments et que nous

fassions de notre mieux pour nous raisonner les uns les autres et



nous persuader les uns les autres avec amour et respect pendant

que nous parcourons le chemin avec lui.

Stephen Dolley.



