Argument fructueux

Fermenter un bon millésime

La parabole familiére du vin nouveau et du vieux vin est rapportée par Matthieu, Marc et Luc. C'est la

version de Luke:

“Personne n’arrache un morceau d’'un vétement neuf pour réparer un vieux. Autrement, ils
déchireraient le vétement neuf, et la piece du vétement neuf ne correspondrait pas a l'ancien. Et
personne ne verse du vin nouveau dans de vieilles outres. Autrement, le vin nouveau fera éclater les
outres ; le vin manquera et les outres seront perdues. Non, il faut verser le vin nouveau dans des
outres neuves. Et personne, apres avoir bu du vieux vin, ne veut du nouveau, car on dit : « Le vieux est
meilleur. » » (Luc 5:36-39)

Le contexte de la parabole nous montre que Jésus I'a racontée pour expliquer une nouvelle approche
du jeline. Mais il posséde une sagesse qui peut étre appliquée a de nombreuses situations. Ici a Chinley,
nous vivons une telle situation en ce moment. Le vin nouveau bouillonne dans I'église : les jeunes
familles parmi nous réfléchissent a de nouvelles facons de présenter Jésus a leurs enfants et, bien
avant la crise du Covid, elles avaient commencé a expérimenter diverses idées. Puis le Covid est arrivé,
les services religieux ont été fermés et nous avons tous découvert une nouvelle fagon de nous réunir ;
en ligne. Cela a ouvert de nouvelles fagcons de se réunir pour des groupes de discipulat, des réunions de
priere, des réunions de famille, des discussions générales et, bien sir, cela a fonctionné comme une
alternative aux services religieux physiques. Avec la fin du confinement qui se profile, certains ont
commencé a réfléchir a la possibilité de développer davantage ces nouvelles approches, méme apres

que nous serons autorisés a « reprendre un service normal ».

Nous avons donc du vin nouveau ici a Chinley et le PCC a ouvert une consultation nous invitant tous a
faire part de nos réflexions sur la direction que nous voulons que I'Eglise aille a la sortie de la

pandémie.

Lorsqu'on lit la parabole du vin nouveau et du vin ancien, il est trop facile de s'identifier soit au vin
nouveau, soit au vin ancien et, dans chaque cas, d'écarter I'autre. Mais je pense que ce serait passer a
cOté de son sens. Jésus ne dit pas qu'il faut jeter les vieux vétements ou le vieux vin. Au contraire, son
point de vue est que les deux sont précieux et doivent étre préservés. Matthieu dit que « les deux sont

préservés » (Matthieu 9: 17) et on nous dit dans le récit de Luc que « le vieux est meilleur ».

Le vieux vin et les vieux vétements ont de la valeur et doivent étre conservés. Tout collectionneur de
vins dira que le vieux vin est le meilleur. En termes d'église, nous pourrions dire que « les modéles
familiers et éprouvés ont la meilleure saveur ». Nous savons ce qui va se passer et tout est bien

ordonné et soigneusement équilibré. Ce sont de bonnes valeurs.

Mais d’ot1 viennent les vieux vétements et le vieux vin ? IIs viennent des vétements neufs et du vin
nouveau qui a miri ; c'est la lecon de la parabole. Si nous voulons pouvoir continuer a profiter de vieux
vétements confortables et d'un bon vin mfir, nous devons créer et préserver de nouveaux vétements et

faire du nouveau vin, afin qu'avec le temps, ils puissent mirir de leur propre chef. Le vieux vin que



nous avons aujourd’hui sera un jour remplacé par le vin nouveau qui est aujourd’hui a peine buvable.

C'est ainsi que fonctionne la vie.

Jésus met en évidence certaines qualités contrastées du vin vieux et du vin nouveau. Le vieux vin a
meilleur goiit, et le vin nouveau fait éclater les vieilles outres. Mais on ne peut pas obtenir 'un sans
I'autre. Ainsi, a moins que vous ne donniez de nouvelles outres au vin nouveau, vous n’obtiendrez

jamais de vin mr.

Dans la grande sagesse de Dieu, Il a donné a certaines personnes (généralement, mais en aucun cas
exclusivement, les jeunes) un go(it particulier pour le vin nouveau, brut et pétillant. Mais méme les
connaisseurs de vin collectionnent et conservent le vin nouveau pour qu'il puisse devenir du vieux vin
- ils ne le boivent tout simplement pas lorsqu'il est jeune ! Ainsi, méme si nous ne I'aimons pas nous-

mémes, nous devons tous valoriser et préserver le vin nouveau.

Ou que nous nous placions dans cette parabole, que nous soyons un aventurier fasciné par la crudité et
I'incertitude de I'expérience, ou un connaisseur qui aime le goiit du millésime bien miiri, je voudrais
nous encourager a tenir compte de sa sagesse. Valorisons a la fois 'ancien et le nouveau, et veillons a
ce que le nouveau puisse se développer et mirir sans contrainte de la part de I'ancien - notre avenir

en dépend.

Stephen Dolley.

Jésus aime les bons arguments

La consultation sur les pratiques de I'Eglise est une recette pour les disputes et n’est pas pour les ames
sensibles ! Alors que nous entamons cette consultation, des désaccords surgiront presque
inévitablement. Je voudrais proposer quelques réflexions sur la facon dont Jésus a géré les arguments

dans I'espoir que cela puisse nous encourager.

Paul écrivit a Timothée : « Ne vous mélez pas des disputes insensées et stupides, car vous savez

qu'elles produisent des querelles. » (2 Tim 2:23)

Il s’agit d'un conseil judicieux, qui pourrait signifier que nous devrions faire tout notre possible pour
éviter les disputes. Cependant, Paul n’a pas dit a Timothée d’éviter complétement les disputes - en
effet, Paul lui-méme s’est souvent engagé dans des disputes longues et intenses. Ce sont des arguments
insensés et stupides qu'il dit a Timothée d'éviter. Les Evangiles rapportent que Jésus se livrait

fréquemment a des disputes ; Jésus aimait les bonnes disputes.

En lisant les Evangiles, nous découvrons que Jésus provoquait a plusieurs reprises des disputes. Il a
commencé la dispute dans la synagogue de Nazareth qui s'est terminée lorsque les gens ont essayé de
le jeter du haut de la falaise (Luc 4). Il provoquait fréquemment des disputes avec les pharisiens a
propos de leur hypocrisie. Il a provoqué des disputes avec les avocats lors d'un diner (Luke 11:37-54).
Il provoqua les principaux sacrificateurs du temple en racontant une parabole contre eux (Matt. 21:33-
46). L'histoire du Bon Samaritain était la réponse de Jésus a une couche qui voulait le tester et se
justifier (Luc 10:25-37).



Luc montre clairement que Jésus était prét a s'engager profondément dans des disputes, méme avec

des gens dont le seul but était d'essayer de le faire passer pour un insensé.:

Et tandis qu'il leur disait ces choses, les scribes et les pharisiens commencerent a I'attaquer avec
véhémence et a l'interroger sur beaucoup de choses, I'attendant et cherchant a l'attraper dans quelque

chose qu'il pourrait dire. , afin qu'ils puissent I'accuser. (Luc 11:53-54)

Nous pouvons donc voir que Jésus n’avait pas peur d’'un bon argument ! Il n’était pas non plus
bouleversé par les disputes entre ses disciples. On nous parle de plusieurs disputes qui ont éclaté
entre les disciples et rien ne suggere que Jésus ait essayé de mettre fin a ces disputes. Au lieu de cela,
nous le voyons les utiliser comme une opportunité pour les enseigner (Luc 9:46-48, Marque 10:35-44,
Luc 22:24-30).

L'argument dans Luc 22 est le plus tragique; cela s'est produit lors de la Derniere Céne. Au moment
méme ou Jésus donnait sa propre vie en rancon pour la leur, ils tournérent leur attention vers eux-
mémes et se disputerent pour savoir qui était le plus grand ! Il est étonnant que Jésus n’ait pas explosé
d’indignation face a un tel comportement, mais il ne I’a pas fait. Jean nous raconte comment, au

contraire, il leur a lavé les pieds et leur a appris a se servir les uns les autres.

Matthieu rapporte une dispute que Jésus a eue avec les Sadducéens dans laquelle ils donnent I'exemple
hypothétique d'une femme qui devient veuve sept fois par sept fréres I'un apres 1'autre, dans une
tentative de réfuter la résurrection des morts. Jésus répondit : « Vous étes dans I'erreur parce que vous
ne connaissez pas les Ecritures ni la puissance de Dieu. A la résurrection, les gens ne se marieront ni ne
seront donnés en mariage ; ils seront comme les anges du ciel. Mais a propos de la résurrection des
morts, n’avez-vous pas lu ce que Dieu vous a dit : « Je suis le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac et le Dieu

de Jacob » ? Il n’est pas le Dieu des morts mais des vivants. (Mat 22:23-32)

Pourquoi Jésus a-t-il pris la peine de s’engager dans cette discussion ? Il savait que les Sadducéens
n’allaient pas changer d’avis au sujet de la résurrection. Ils ne lui ont pas demandé parce qu'ils
voulaient apprendre mais parce qu'ils voulaient essayer de le faire passer pour un insensé. N'est-ce
pas la le genre d’argument insensé que Paul dit que nous devrions éviter ? Jésus aurait pu dire : « Je ne
suis pas prét a discuter avec vous si vous ne voulez pas écouter. Revenez quand vous voulez vraiment

apprendre quelque chose. » Mais il ne I'a pas fait.
Il y a beaucoup a dire sur cet argument particulier, mais je tiens a souligner ce qui suit:

e Jésus a choisi de s'engager dans la discussion
e Ilaécouté lalogique de I'argumentation
o Il a construit une réponse raisonnée et logique

¢  Apres avoir répondu, Il a ensuite formulé un nouvel argument logique a considérer.

Les Sadducéens et Jésus utilisaient un raisonnement logique dans leurs arguments et le but était de
clarifier une vérité plus profonde. Méme si le scénario discuté était hypothétique, ses conséquences

logiques avaient de profondes implications pour la foi de ceux qui écoutaient.



Tout cela n’est qu'une longue facon de dire que nous ne devrions pas avoir peur d'une quelconque
dispute entre nous. Méme des arguments pour lesquels, au départ, nous ne sommes peut-étre pas
enclins a écouter et a envisager le changement. Les disputes durent plus longtemps que la dispute elle-
méme - elles continuent dans nos tétes et dans nos cceurs, et c'est souvent la que le Saint-Esprit a
l'occasion de se faire entendre — si nous nous souvenons que le premier commandement est de s'aimer

les uns les autres et de ne pas le fermer. en nourrissant de I'amertume.

Par son propre exemple, Jésus nous enseigne que les arguments valent la peine - a 'exception des
arguments insensés et stupides contre lesquels Paul met en garde. Alors, qu’est-ce qui rend un

argument valable ? Je suggére ce qui suit:

o Le sujet compte vraiment
. Les gens sont préts a donner des arguments raisonnés pour étayer leurs opinions
¢  Les gens sont préts a faire contre-interroger leurs arguments

. Le résultat est une plus grande clarté sur ce qui compte vraiment

Il y a un dernier incident de I'évangile de Luc que je souhaite présenter comme instructif. Il ne s’agit
pas d’une discussion animée, mais on nous dit qu’il s’agit d'une discussion longue et raisonnée. C'est la
discussion entre les deux disciples sur le chemin d'Emmaitis (Luc 24:13-30). Luc nous dit
spécifiquement qu'ils raisonnérent ensemble (le mot grec signifie discuter, contester ou examiner). Ils
essayaient de donner un sens a ce qu'ils savaient. Ce qui est intéressant, c’est qu’ils en savaient déja
assez pour y comprendre un sens. Avant la crucifixion de Jésus, il leur avait déja dit ce qui allait arriver
et pourquoi, mais ils ne I'avaient pas compris ni cru. Alors maintenant, Jésus s’approche et écoute leur
raisonnement. Puis Il les réprimande pour leur lenteur et leur incrédulité et les raisonne en utilisant

les écritures qu’ils connaissent déja.

De la méme maniere, lorsque nous nous disputons et essayons de raisonner les uns avec les autres,
nous devons essayer de nous rappeler que Jésus aime se joindre a nous. Et si nous écoutons Jésus
pendant que nous nous écoutons les uns les autres, peut-étre nous rappellerons-nous choses qu'll
nous a dites. Lorsque cela se produit, nos arguments peuvent étre transformés au-dela des limites de
notre propre raison et de nos tentatives pour nous persuader les uns les autres, et ils peuvent devenir
une opportunité pour le Saint-Esprit de parler et pour nous de nous aider les uns les autres a croire ce

qu’ll nous a dit. Cela constitue un argument vraiment valable.

Dans le célébre passage sur l'amour, Paul nous dit que I'amour « protege toujours, fait toujours
confiance, espére toujours, persévére toujours ». (1Cor 13:7). Le commandement du Christ est que
nous nous aimons les uns les autres et que nous aimons faire confiance. Cela signifie que dans nos
arguments, nous devons partir de la présomption que I'autre personne est digne de confiance ; que
méme si nous sommes en désaccord, ils sont honnétes et ont de bonnes intentions. Mais Dieu, dans sa
sagesse, ne nous a pas encore rendus parfaits, alors parfois nous nous blessons mutuellement au cours
de nos disputes. Lorsque cela se produit, nous devons « nous supporter les uns les autres et nous

pardonner les uns aux autres » (Col. 3:13). Mais jusqu’a ce que Jésus revienne, il veut que nous ayons



nos arguments et que nous fassions de notre mieux pour nous raisonner les uns les autres et nous

persuader les uns les autres avec amour et respect pendant que nous parcourons le chemin avec lui.

Stephen Dolley.



